
TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

29 

JEJAK PENDIDIKAN ISLAM DI SUMATERA BARAT : SEJARAH 
AWAL, LEMBAGA DAN TOKOH INSPIRATIF  

Muh. Kharisman 
UIN Alauddin Makassar, Indonesia 

rismanokeoke@gmail.com  

Bahaking Rama 
UIN Alauddin Makassar, Indonesia 

Arifuddin Siraj 
UIN Alauddin Makassar, Indonesia 

Abstract 

Islam was first introduced to the local community by Muslim traders who 
carried out trading activities. This over time, led to increased interest and 
eventual acceptance of Islam among the local population. These people then 
marry traditional women who have converted to Islam, forming families with 
Islamic beliefs. During this period, Islamic preachers played an important role 
in spreading the religion's teachings to the common people and petty kings. 
This research aims to explain the importance of the development of Islamic 
education in the early period in West Sumatra, as well as looking at Islamic 
educational institutions and figures who played a key role. In the history of the 
development of Islam in Indonesia, there are two different perspectives 
regarding the entry of Islam, namely the entry of Islam in the 13th century AD 
from India and the entry of Islam in the 7th century AD from Persia and 
Arabia. Basically, the entry of Islam into Indonesia is recognized collectively 
and has become part of the history of Islam in Indonesia. This research 
adopted a qualitative research method with a literature study approach, which 
means that the research was conducted based on scientific characteristics 
involving rational thinking, collecting empirical evidence, and a systematic 
approach. 
 
Keywords: Development of Islamic Education in West Sumatra, Institutions 
and Figures  

 

 

 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  30  

Abstrak 

Islam pertama kali diperkenalkan kepada masyarakat setempat oleh 
pedagang Muslim yang menjalani aktivitas dagang. Ini seiring waktu, 
menyebabkan peningkatan minat dan akhirnya penerimaan Islam di 
kalangan penduduk lokal. Masyarakat tersebut kemudian menikahi 
perempuan adat yang telah beralih ke Islam, membentuk keluarga dengan 
keyakinan Islam. Selama periode ini, pengkhotbah Islam memainkan peran 
penting dalam penyebaran ajaran agama kepada masyarakat umum dan raja-
raja kecil. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan pentingnya 
perkembangan pendidikan Islam pada periode awal di Sumatera Barat, serta 
melihat lembaga dan tokoh-tokoh pendidikan Islam yang memainkan peran 
kunci. Dalam sejarah perkembangan Islam di Indonesia, terdapat dua 
perspektif yang berbeda mengenai masuknya Islam, yaitu masuknya Islam 
pada abad ke-13 Masehi dari India dan masuknya Islam pada abad ke-7 
Masehi dari Persia dan Arab. Pada dasarnya, masuknya Islam ke Indonesia 
diakui secara kolektif dan telah menjadi bagian dari sejarah Islam di 
Indonesia. Penelitian ini mengadopsi metode penelitian kualitatif dengan 
pendekatan studi pustaka, yang berarti bahwa penelitian dilakukan 
berdasarkan karakteristik ilmiah yang melibatkan pemikiran rasional, 
pengumpulan bukti empiris, dan pendekatan yang sistematis. 
 
Kata kunci: Perkembangan Pendidikan Islam di Sumatera Barat, Lembaga 
dan Tokoh 

 

A. Pendahuluan 

Masuknya Islam ke Indonesia mempunyai ciri yang khas jika 
dibandingkan dengan penyebarannya di negara lain. Kekhasan masuknya Islam 
ke Indonesia terlihat dari lintasannya yang relatif unik jika dibandingkan dengan 
bangsa lain. Masuknya Islam ke Indonesia terjadi melalui proses yang damai, 
difasilitasi oleh kedatangan para pedagang dan mubaligh.Dalam konteks sejarah, 
penyebaran Islam ke berbagai wilayah sebagian besar terjadi melalui penaklukan, 
misalnya dengan masuknya Islam ke wilayah-wilayah seperti Irak, Iran, Mesir, 
Afrika Utara, dan Andalusia. Meskipun demikian, masuknya dan perkembangan 
Islam di Indonesia menunjukkan kompleksitas yang cukup besar sehingga 
menimbulkan banyak tantangan, khususnya dalam kaitannya dengan narasi 
sejarah seputar pendirian Islam pertama kali. Ada perbedaan yang dapat diamati 
antara sudut pandang sebelumnya dan perspektif saat ini. Konsensus ilmiah 
menunjukkan bahwa masuknya Islam ke Indonesia terjadi pada abad ke-13 M. 
Namun, perspektif ilmiah terkini berpendapat bahwa Islam sebenarnya sudah 
masuk ke Indonesia pada awal abad ke-7 M (Saharman, 2017). 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

31 

Meski demikian, konsensus di kalangan para sejarawan adalah bahwa awal 
masuknya Islam ke Indonesia sebagian besar terjadi di wilayah pesisir utara 
Sumatera, khususnya di sekitar Malaka. Proses ini difasilitasi melalui berbagai 
cara, antara lain jalur komersial, dakwah, antar-jemput, dan lain-lain. penyebaran 
ide-ide sufi, serta promosi seni dan pendidikan.Kedatangan Islam di Indonesia 
tidak boleh disamakan dengan pembentukan kerajaan Islam awal di wilayah 
tersebut, karena orang-orang yang bertanggung jawab dalam memperkenalkan 
Islam pada dasarnya adalah para pedagang, bukan militer. atau pengungsi politik. 
Tujuan langsung mereka tidak mencakup pendirian kerajaan Islam. Selain itu, 
pada periode tersebut di Indonesia, terdapat banyak kerajaan Hindu dan Budha 
yang berpengaruh. Meluasnya pengadopsian Islam dalam masyarakat selama era 
perdagangan mungkin disebabkan oleh beberapa faktor (Zulkarnain Tajuddin, 
Bahaking Rama, 2023). Pertama, daya tarik Islam sebagai agama yang mudah 
diakses memainkan peranan yang penting. Selain itu, asosiasi Islam dengan 
gagasan tentang keagungan dan prestise berkontribusi terhadap popularitasnya. 
Selain itu, penekanan pada pendidikan, khususnya dalam bidang menulis dan 
menghafal, serta ajaran iman tentang penyembuhan dan nilai-nilai moral, 
berkontribusi pada penerimaannya secara luas. 

Agama Islam pada awalnya diperkenalkan kepada masyarakat setempat 
oleh para pengusaha Muslim yang menjalin hubungan dagang. Seiring 
berjalannya waktu, hal ini menyebabkan meningkatnya minat dan akhirnya 
adopsi Islam di kalangan penduduk setempat (Sumanti, 2019). Orang-orang 
tersebut mengadakan perkawinan dengan perempuan adat yang telah menjalani 
transisi konversi agama ke Islam, membangun rumah tangga yang menganut 
agama Islam. Pada masa itu, para pengkhotbah Islam terlibat dalam penyebaran 
ajaran agama kepada masyarakat umum dan raja-raja kecil (Abbas & Asnawi, 
2020). Adopsi agama Islam yang cepat oleh raja diharapkan dapat diantisipasi hal 
ini dapat dicerminkan dengan cepatnya perpindahan agama ini oleh masyarakat 
dan sekutunya.Setelah berdirinya monarki Islam, penguasa biasanya 
mempelopori banyak upaya keagamaan, yang meliputi dakwah Islam, 
pembangunan masjid, dan fasilitasi pendidikan Islam. Masjid yang pada mulanya 
diperuntukkan sebagai tempat ibadah keagamaan, lambat laun berkembang 
menjadi tempat kegiatan pendidikan informal yang difasilitasi oleh narasumber 
yang mencakup. Seiring berjalannya waktu, fungsi pendidikan ini meluas dan 
menjelma menjadi lembaga formal untuk belajar, madrasah, dan pesantren, 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  32  

antara lain. lembaga pendidikan lainnya (Zulkarnain Tajuddin, Bahaking Rama, 
2023). 

Berdasarkan penjelasan sebelumnya, tujuan dari penelitian ini adalah untuk 
menguraikan signifikansi perkembangan pendidikan Islam pada fase awal di 
wilayah Sumatera Barat, mencakup lembaga-lembaga serta tokoh-tokoh 
pendidikan Islam yang terlibat dalam proses tersebut. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan 
pendekatan library research, yang berarti bahwa aktivitas penelitian didasarkan 
pada ciri-ciri keilmuan, yaitu rasional, empiris, dan sistematis. Rasionalitas 
penelitian terletak pada pendekatan yang logis dan bukan hasil mediasi. 
Pendekatan empiris menekankan pada observasi yang dapat diamati oleh indera 
manusia, memungkinkan orang lain untuk mengamati dan memahami metode 
yang digunakan. Sistematisasi penelitian mengacu pada penggunaan langkah-
langkah yang bersifat logis dan teratur. Sumber data dalam penelitian ini terdiri 
dari dua jenis, yaitu data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh 
melalui studi tokoh, sedangkan data sekunder berasal dari sumber-sumber 
eksternal. Pengumpulan data sekunder dilakukan melalui studi kepustakaan, 
mencakup informasi dari berbagai sumber seperti buku, jurnal, dan karya ilmiah. 
Teknik pengumpulan data dianggap sebagai langkah kritis dalam penelitian ini 
karena tujuannya adalah memperoleh data yang akurat dan benar. 

 
C. Hasil dan Pembahasan 

Perkembangan Pendidikan Islam Masa Awal Di Sumatera Barat 

Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia memiliki akar yang sangat 
dalam dan dapat ditelusuri kembali ke kurun waktu yang cukup lama (Sairul 
Basri, 2021). Karya sastra Abdul Kodir memberikan pencerahan yang signifikan 
terutama dalam aspek sejarah Pendidikan Islam, yang mencakup rentang waktu 
dari awal berdirinya Islam hingga peristiwa reformasi di Indonesia pada tahun-
tahun yang lebih kontemporer. Sastra ini menggambarkan perjalanan panjang 
dan beragamnya pengaruh Islam dalam ranah pendidikan di Indonesia. Saat 
mengkaji masuknya Islam di Indonesia, terdapat dua perspektif berbeda yang 
dapat ditemukan melalui banyak kasus sejarah. Abdul Kodir secara mendalam 
menjelaskan dinamika dan perubahan yang terjadi sepanjang waktu ini, merinci 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

33 

dampak Islam pada sistem pendidikan dan bagaimana nilai-nilai Islam mengakar 
dalam budaya pendidikan Indonesia. Dalam karyanya, ia menggambarkan 
kompleksitas hubungan antara Islam dan pendidikan, serta bagaimana proses ini 
memainkan peran penting dalam membentuk karakter dan identitas pendidikan 
di Indonesia  (Zulkarnain Tajuddin, Bahaking Rama, 2023) 
1.    Pada abad ke-13 Masehi, Islam diperkenalkan ke Indonesia melalui jalur dari 

India. 
2.   Pada abad ke-7 Masehi, Islam diperkenalkan ke Indonesia melalui jalur dari 

Persia dan Arab. 
Pendapat mengenai penyebaran gagasan ini berbeda-beda, ada yang dikaitkan 
dengan pedagang Muslim dan ada pula yang dikaitkan dengan para pendakwah. 
Selain itu, masuknya Islam ke Indonesia diakui secara kolektif dalam kedatangan 
Islam di Indonesia yang diadakan di Medan pada tanggal 17 hingga 20 Maret 1963. 
1. Islam pertama kali diperkenalkan ke Indonesia pada abad ke-1 Hijriah/7 

Masehi melalui kedatangan utusan dari Arab. 
2. Daerah pertama yang menerima pengaruh Islam adalah Pesisir Sumatera, 

khususnya Baros, tempat kelahiran ulama besar Hamzah Fanshuri, dan di 
Aceh, terutama di Pase, yang menjadi tempat kedudukan raja Muslim 
pertama di Indonesia. 

3. Proses selanjutnya melibatkan partisipasi aktif umat Muslim Indonesia dalam 
penyebaran agama Islam. 

4. Para mubalig Muslim memainkan peran penting sebagai penyampai ajaran 
Islam dan sebagai pedagang. 

5. Penyebaran Islam di Indonesia dilakukan secara damai, tanpa menggunakan 
kekerasan. 

6. Kedatangan Islam membawa kecerdasan dan peradaban tinggi ke Indonesia, 
memberikan kontribusi signifikan terhadap perkembangan intelektual dan 
sosial di wilayah tersebut (Zulkarnain Tajuddin, Bahaking Rama, 2023) 

Analisis yang disajikan menunjukkan bahwa sebelum masa penjajahan 
Belanda, terjadi kebangkitan gerakan Pendidikan Islam yang didorong oleh faksi-
faksi Islam di Indonesia, khususnya mereka yang menunaikan ibadah haji di 
Mekkah. Fenomena ini pertama kali muncul dalam gerakan Reformasi dan 
Pendidikan Islam di Minangkabau. Walaupun penjelasan yang diberikan 
memberikan wawasan awal tentang perkembangan gerakan ini, namun perlu 
dicatat bahwa penjelasan tersebut kurang mendalam terkait dengan aspek 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  34  

Pendidikan Islam di Minangkabau. Meskipun diakui bahwa gerakan Pendidikan 
Islam pertama kali muncul di wilayah ini, namun penjabaran yang lebih 
komprehensif tentang dinamika dan dampaknya dalam konteks pendidikan Islam 
di Minangkabau mungkin perlu ditambahkan untuk memperkaya pemahaman 
pembaca (Zikriadi et al., 2023) 

Pendidikan Islam pra abad ke-17 di Sumatera Barat dilakukan pada masa 
awal masuknya pengaruh Islam di wilayah tersebut (Hasanah et al., 2021). Awal 
penyebaran Islam adalah difasilitasi oleh para pedagang Muslim yang melakukan 
kegiatan perdagangan di sepanjang pantai barat Sumatera (Muslimin, 2022). 
Pendekatan paling awal yang digunakan dalam penyebaran Islam adalah dengan 
menyebarkan undangan kepada para pemimpin suku atau kepala suku untuk 
memeluk agama Islam, sehingga memfasilitasi perpindahan agama di komunitas 
mereka sendiri atau individu-individu tersebut membangun hubungan komersial 
dalam komunitas dan mendirikan pemukiman permanen di dekat lokasi asal 
mereka. Fase berikutnya dilaksanakan dengan skala besar sepanjang abad ke-15 
dan ke-16 M, dan Kerajaan Aceh memegang kendali besar atas perdagangan di 
sepanjang wilayah Barat Pantai Sumatera (Zulkarnain Tajuddin, Bahaking Rama, 
2023). 

Pendidikan Islam di Sumatera Barat mengalami perkembangan signifikan 
mulai dari akhir abad ke-17 hingga pertengahan abad ke-19 M (Ramadhan et al., 
2022). Inisiatif pendidikan ini dimulai sekitar tahun 1680 ketika sejumlah besar 
siswa melakukan perjalanan ke Aceh untuk mengejar studi Islam lebih lanjut. 
Penelitian ini mencatat bahwa dalam periode tersebut, gelar kehormatan 
diberikan kepada individu tertentu, termasuk di antaranya adalah Syekh 
Burhanuddin dari Ulakan dan Syekh Abdulrauf. Sejarah penyebaran Islam di 
Sumatera Barat dimulai dengan peran penting tokoh seperti Syekh Burhanuddin 
Kuntu Kampar yang berasal dari Arab. Proses ini kemudian diikuti oleh 
kontribusi signifikan dari Syekh Burhanuddin Ulakan. Penelitian mencatat bahwa 
peran sentral Surau dalam pendidikan Islam mulai muncul pada masa Syekh 
Burhanuddin Ulakan, menandai pentingnya institusi tersebut dalam 
menyebarluaskan ajaran Islam di wilayah tersebut (Saharman, 2017) 

Pendidikan Islam di Sumatera Barat pada masa pra-reformasi dipengaruhi 
oleh kontribusi ulama-ulama terkemuka Minangkabau, di antaranya adalah 
tokoh-tokoh seperti Syekh Burhanuddin Ulakan dan Tuanku Imam Bonjol 
(Afdayeni, 2017). Sejarah ini mencerminkan peran signifikan para ulama dalam 
membentuk dan mengarahkan perkembangan pendidikan Islam di wilayah 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

35 

tersebut. Pada masa reformasi, yang memiliki akar sejak Kerajaan Islam dan 
terjadi setelah kejatuhan kerajaan serta kekalahan kaum Padri oleh pemerintah 
Hindia Belanda, terlihat adanya penurunan yang nyata dalam bidang pendidikan 
Islam. Pada awalnya, Surau, yang juga dikenal sebagai tempat pelaksanaan adat 
Minangkabau, mengalami transformasi yang cukup penting di bawah pengaruh 
Syekh Burhanuddin Ulakan, seorang tokoh terkemuka yang hidup pada rentang 
waktu 1641-1691 M. Sebagai penganut setia aliran Satariyah di Sumatera Barat, 
Syekh Burhanuddin Ulakan berupaya mereformasi fungsi Surau, menjadikannya 
sebagai tempat untuk melaksanakan sholat, pendidikan, dan kegiatan adat. 
Transformasi ini menunjukkan upaya untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam 
dengan kehidupan masyarakat Minangkabau (Zulkarnain Tajuddin, Bahaking 
Rama, 2023).  

Beberapa usulan reformasi dalam konteks pendidikan Islam dilaksanakan 
oleh beberapa murid dari ulama terkemuka, yang antara lain mencakup tokoh-
tokoh seperti Abdul Karim Amrullah, Muhammad Djamil Jambek, dan Abdullah 
Ahmad. Semua tokoh yang disebutkan ini berasal dari daerah Minangkabau di 
Sumatera Barat. Menurut tulisan Iswantir, sepanjang awal abad ke-20 M, 
Sumatera Barat menjadi tempat munculnya sejumlah intelektual Islam yang aktif 
terlibat dalam berbagai organisasi sosial, pendidikan, dan politik di bidang 
Pendidikan Islam. Para reformis Pendidikan Islam yang diperbincangkan 
khususnya berasal dari Sumatera Barat, termasuk di antaranya adalah Syekh 
Muhammad Jamil Djambek, Syekh Thaher Jalauddin, Haji Karim Amrullah, Haji 
Abdullah Ahmad, Syekh Ibrahim Musa, dan Zainuddin Labay el-Yunusiyah. 
Keaktifan mereka mencerminkan dorongan untuk melakukan reformasi dalam 
bidang pendidikan Islam, serta keterlibatan dalam aspek sosial dan politik untuk 
memperkuat peran Islam dalam masyarakat (Zulkarnain Tajuddin, Bahaking 
Rama, 2023) 
 

Lembaga Pendidikan Islam Masa Awal Di Sumatera Barat 

1. Pendidikan Informal 
Pada tahap awal, pendidikan Islam sebagian besar dilakukan secara 

informal, di mana para pendakwah akan menyebarkan ilmu dengan 
mencontohkan perilaku berbudi luhur dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan 
ini bertujuan untuk membangkitkan minat di antara individu yang berinteraksi 
dengan mereka, mendorong mereka untuk memeluk Islam dan meneladani para 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  36  

pendakwah. Ketika komunitas Muslim terbentuk di suatu wilayah tertentu, 
prioritas utamanya adalah pembangunan sebuah bangunan khusus, yang biasa 
disebut dengan masjid. salat wajib sehari-hari, serta salat Jumat berjamaah yang 
dilakukan setiap minggunya. Selain itu, masjid juga mempunyai peran penting 
dalam memfasilitasi peringatan salat Idul Fitri dan salat Idul Adha yang 
dilakukan dua kali dalam setahun. Selain itu, Di masjid, terdapat rumah ibadah 
yang disebut langgar, yang ukurannya relatif lebih kecil dan khusus 
diperuntukkan bagi pelaksanaan salat lima waktu (Zikriadi et al., 2023). 
2. Surau 

Nama “surau” dikenal luas di Sumatera Barat, khususnya di wilayah 
Minangkabau. Menurut definisi Kamus Besar Bahasa Indonesia, surau mengacu 
pada suatu tempat atau tempat tinggal yang ditunjuk di mana orang-orang yang 
beragama Islam melakukan ibadah, seperti salat, mengaji, dan ibadah lainnya. 
Surau telah diakui sebagai lembaga pendidikan Islam, namun perlu dipahami 
bahwa istilah tersebut sudah ada sebelum Islam masuk ke Minangkabau. Dalam 
sistem adat Minangkabau, istilah "surau" dimiliki secara eksklusif oleh suku atau 
komunitas tertentu. Pada awalnya, surau merupakan bangunan pelengkap 
Rumah Gadang, yang digunakan sebagai tempat untuk berbagai kegiatan seperti 
pertemuan, perkumpulan, dan penginapan bagi remaja laki-laki beserta orang tua 
mereka. Meskipun awalnya memiliki fungsi sosial dan adat, peran surau 
mengalami transformasi di bawah pengaruh Islam. Dengan masuknya Islam, 
surau mulai berfungsi sebagai lembaga pendidikan Islam, di mana para ulama 
memberikan pengajaran agama kepada masyarakat setempat. Dengan demikian, 
surau menjadi pusat kegiatan keagamaan dan pendidikan Islam dalam 
masyarakat Minangkabau. Transformasi ini mencerminkan integrasi antara nilai-
nilai Islam dan tradisi adat setempat (Zulkarnain Tajuddin, Bahaking Rama, 2023) 

Peran surau tetap konsisten dengan masuknya Islam, meskipun dengan 
penekanan yang lebih besar pada signifikansi keagamaannya.Pendirian pertama 
surau ini dilakukan oleh Syekh Burhanuddin, yang berasal dari Ulakan Padang 
Pariaman dan menerima pengajaran yurisprudensi Islam di bawah bimbingan 
Syekh. Abdurrauf di Aceh, pada tahun 1100 H/1680 M, beliau kembali ke daerah 
belakang dengan tujuan untuk membangun surau dan menyebarkan ilmu 
syariah. juga sebagai tempat dimana Syekh Burhanuddin menyampaikan ajaran 
Islam, khususnya yang berkaitan dengan tarekat (suluk). Surau sebagai lembaga 
pendidikan konvensional menganut sistem pendidikan halaqah. pembacaan Al-



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

37 

Quran, selain itu, mencakup berbagai disiplin ilmu Islam lainnya, termasuk 
teologi, etika, dan praktik keagamaan (Zikriadi et al., 2023). 

Selain itu diberikan pula pengajaran tingkat lanjut dalam bidang tajwid, 
ilmu tajwid, serta kajian lagu, tadarrus, lagu qasidah, dan tajwid Al-Quran. dalam 
kurikulum.Setelah hafalan Al-Qur'an, disarankan dilanjutkan dengan hafalan 
kitab. Mata pelajaran yang sering dibahas dalam kajian kitab meliputi disiplin 
ilmu Nahwu dan Sharaf (tata bahasa Arab), Fiqih (fikih Islam), Tafsir (Tafsir Al-
Qur'an), dan berbagai kitab keagamaan lainnya. Individu-individu tersebut 
terlibat dalam kegiatan akademis baik pada siang hari, setelah salat zuhur, dan 
sepanjang malam, setelah salat magrib. Masyarakat Minangkabau menunjukkan 
pemahaman Islam sejak usia muda Hal ini dibuktikan dengan keaktifan mereka 
dalam membaca Al-Qur'an dan buku-buku materi pelajaran yang padat. 
Pemaparan awal ini membekali mereka dengan landasan yang kokoh sehingga 
memungkinkan mereka untuk melanjutkan pendidikan lebih lanjut di lembaga-
lembaga Islam di luar negeri setelah menyelesaikan studi di surau. Sejumlah 
besar reformis Islam yang berasal dari luar tiba di Minangkabau, membawa serta 
beragam perspektif teologis, dan setelah itu mendedikasikan upaya mereka untuk 
melakukan perubahan positif di wilayah tersebut(Zulkarnain Tajuddin, Bahaking 
Rama, 2023). 

Kerangka pendidikan yang diterapkan di surau menunjukkan kemiripan 
dengan sekolah asrama Islam, di mana siswa tidak terikat oleh batasan 
administratif yang ketat. Syekh atau instruktur menggunakan pendekatan 
pembelajaran bandongan dan sorogan, sehingga siswa dapat beralih ke surau lain 
setelah merasa telah memperoleh pengetahuan yang cukup di surau saat ini. 
Sebelum munculnya ideologi reformis dalam filsafat Islam pada awal abad ke-20, 
kurikulum di surau sebagian besar didasarkan pada tema-tema yang berakar pada 
karya sastra klasik. Surau, sebagai lembaga pendidikan Islam dan perumahan, 
memiliki ciri khas yang unik. Beberapa surau memiliki fokus pada bidang ilmu 
tertentu, seperti Surau Kamang yang berfokus pada ilmu perkakas, terutama 
dalam kajian ma'ani. Surau Kota Gedang atau dikenal sebagai Surau Sumanik 
juga memiliki arti penting, khususnya dalam bidang tafsir Alquran dan hukum 
Islam (faraid). Sementara itu, Surau Talang terkenal dengan spesialisasi dalam 
pewarisan ilmu nahwu. Ini menunjukkan diversifikasi dalam pendekatan dan 
kurikulum pendidikan di surau-surau Minangkabau, mencerminkan kekayaan 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  38  

dan kompleksitas warisan intelektual Islam di wilayah tersebut (Zikriadi et al., 
2023).  

Berdasarkan ungkapan-ungkapan tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
surau di Minangkabau memiliki tujuan ganda, dengan fungsi utamanya sebagai 
lembaga pendidikan. Praktik pendidikan yang dilaksanakan di surau 
menunjukkan persamaan dengan yang dilaksanakan di pesantren. Pembelajaran 
di surau cenderung berkisar pada ilmu-ilmu agama, yang pada tingkat tertentu 
bersumber dari sastra kuno. Pada tahun 1803, tiga orang keturunan 
Minangkabau, yaitu Haji Piobang dari Agam, Haji Miskin dari Pandai Sikek, dan 
Haji Sumanik dari Batusangkar, menyelesaikan ibadah haji ke Mekkah dan 
kemudian kembali (Fanani & Supratno, 2022). Para tokoh Islam ini tidak hanya 
melaksanakan ibadah haji, tetapi juga berupaya memperbaiki beberapa adat 
Minangkabau yang dianggap menyimpang dari prinsip-prinsip ajaran Islam. 
Ketiga tokoh ini memberikan pengaruh yang signifikan terhadap ideologi 
Wahhabi, sebagai hasil pengamatan dan pengalaman mereka terhadap 
pertumbuhan dan perkembangan ideologi Wahhabi saat berada di Mekkah. 
Ideologi Wahhabi kemudian menjadi motivasi bagi ketiga putra Minangkabau 
tersebut untuk menggagas gerakan yang bertujuan untuk memurnikan Islam dari 
unsur-unsur yang dianggap dapat mengurangi kemurniannya. 

Tokoh Pendidikan Islam Masa Awal Di Sumatera Barat 

1. H. Muh. Taib Umar (1874-1920) 
Syekh Muhammad Thaib Umar menyandang predikat sebagai tokoh 

agama perdana yang menyampaikan khotbah dalam bahasa Indonesia/Melayu di 
wilayah Ranah Minang.Ulama terkemuka asal Sungayang ini menunjukkan 
kecenderungan reformisnya dengan berbagai cara, antara lain dakwah, 
pendidikan, penulisan media, dan bahkan pilihan pakaiannya. Tempat lahir 
Syekh Thaib tercatat di Sungayang, Tanah Datar, dan tanggal lahirnya tercatat 
pada 8 Syawal 1291 Hijriah, yang jika diubah ke kalender Masehi, sama dengan 18 
November 1874. Syekh Thaib, keturunan Umar bin Abdul Kadir, muncul sebagai 
ulama terkenal pada zamannya. 

Syekh Muhammad Thaib memulai studi Al-Quran di bawah bimbingan 
ayahnya di sebuah surau, kemudian beralih ke surau ibunya, H. Muhammad 
Yusuf, dan akhirnya menyelesaikan pendidikan Alquran di surau H. Muhammad 
Yasin. berkesempatan mengenyam pendidikan formal di sekolah yang berada di 
bawah administrasi pemerintah Hindia Belanda. Individu tersebut melanjutkan 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

39 

pendidikan agamanya melalui magang di bawah bimbingan Syekh Haji Abdul 
Manan di Surau Talago, Padang Ganting. Bersebelahan dengan Syekh M. Salih, di 
dalam lokasi Surau Padang Kandis di Suliki. Thaib menunjukkan bakat kognitif 
tingkat tinggi karena ia siap memahami materi pengajaran yang diberikan oleh 
para pendidiknya. Selama periode itu, Syekh Thaib Umar meningkatkan 
pengajaran agama beberapa ulama terkemuka. Salah satu orang yang memegang 
posisi terhormat ini adalah Syekh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi, yang 
menjabat sebagai Imam Besar Mekkah. Masjid Agung di Ranah Minang Setibanya 
di Sungayang, Syekh Thaib memulai tugas mengajar di surau ayahnya. Karena 
banyaknya permintaan yang tiba-tiba, ia terpaksa mendirikan surau baru di 
wilayah Tanjung Pauh, Sungayang. 

Pada usia yang relatif muda, yaitu 23 tahun, Syekh Thaib membangun 
surau sendiri di Tanjung Pauh, Sungayang, yang diberi nama "Surau Tanjung-
Sungayang". Surau ini menjadi pusat pendidikan yang menarik murid-murid dari 
berbagai penjuru Minangkabau. Syekh Thaib memiliki inovasi dalam kurikulum 
pendidikan surau, di mana sebelumnya hanya mengajarkan empat ilmu, yaitu 
sharaf, nahwu, fiqih, dan tasir. Syekh Thaib memperbarui kurikulum dengan 
menambahkan delapan pelajaran tambahan, sehingga total menjadi dua belas 
pelajaran, meliputi ilmu nahwu, sharaf, fiqih, ushul fiqh, tafsir, hadis, mustalah 
hadis, tauhid, mantiq, ma'ani, bayan, dan badi. Pada tahun 1909, Syekh Thaib 
melangkah lebih jauh dengan mendirikan sebuah madrasah di Lantai Batu, 
Batusangkar. Madrasah ini kemudian diadministrasikan oleh para pendidik yang 
ditunjuk oleh Syekh Thaib, menunjukkan komitmen dan kontribusinya dalam 
pengembangan pendidikan Islam di Minangkabau. Langkah ini tidak hanya 
mencerminkan keinginan untuk meningkatkan kualitas pendidikan Islam, tetapi 
juga menunjukkan peran pentingnya dalam memperluas akses pendidikan bagi 
masyarakat Minangkabau. Syekh Thaib mendirikan sebuah lembaga pendidikan 
tambahan di Sungayang, yang diberi nama "Madras School" yaitu lembaga 
pendidikan keagamaan perdana di wilayah Minangkabau yang menggunakan 
pendekatan pedagogi kekinian. Dalam konteks pedagogi, terlihat bahwa siswa 
masa kini telah bertransisi dari kebiasaan tradisional duduk bersila melingkar 
mengelilingi guru, biasa disebut dengan “halaqah”, mengadopsi penataan yang 
lebih terstruktur dengan menggunakan meja, kursi, dan papan tulis. Modifikasi 
lain yang dilakukannya adalah pengenalan khotbah dalam bahasa 
Indonesia/Melayu, dengan pengecualian pada prinsip-prinsip dasar. khotbah 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  40  

disampaikan dalam bahasa Indonesia di Masjid Lantai Batu pada tahun 1918. 
Selain itu, Sungayang juga merupakan wilayah di mana praktik ini dilakukan. 
Selanjutnya, masjid-masjid tambahan didirikan, memperluas kehadirannya 
hingga mencakup seluruh wilayah Minangkabau. Syeikh Thaib kemudian 
melakukan penyusunan buku khotbah Jumat dan hari raya dalam bahasa Melayu 
(Halimatussa’diyah, 2020).  
2. Syekh H. Abdul Karim Amrullah (1879-1945) 

Dr. Haji Abdul Karim Amrullah, yang lebih dikenal sebagai Haji Rasul, 
merupakan seorang akademisi terkemuka dan tokoh berpengaruh di Indonesia, 
terkenal atas kontribusi ilmiah dan upayanya terhadap reformasi Islam (Dimas 
Agung Prayoga, Dwi Ratnasari, 2022). Salah satu prestasinya yang signifikan 
adalah penciptaan Sumatra Thawalib, yang diakui sebagai lembaga pendidikan 
Islam kontemporer pertama di Indonesia. Haji Rasul, bersama Abdullah Ahmad, 
adalah dua orang Indonesia pertama yang menerima gelar doktor kehormatan 
dari Universitas Al-Azhar di Kairo, Mesir. Abdul Karim Amrullah, yang lahir 
dengan nama Muhammad Rasul pada 10 Februari 1879 di Nagari Sungai Batang, 
Maninjau, Agam, Sumatera Barat. Tanggal kelahirannya bersamaan dengan 
tanggal 17 Syafar tahun 1296 Hijriah. Keberhasilan dan dedikasinya dalam bidang 
pendidikan dan ilmu pengetahuan menjadikan Haji Rasul sebagai salah satu 
tokoh kunci dalam perkembangan intelektual dan keagamaan di Indonesia pada 
zamannya. 

Abdul Karim Amrullah bertempat tinggal di Padang Panjang mulai tahun 
1911, dimana beliau berperan mengawasi kegiatan pengajian di surau Jembatan 
Besi. Pengajian surau Jembatan Besi mengalami pertumbuhan yang stabil dalam 
penerimaan siswa sebagai hasil dari kerja keras individu tersebut. dan kegiatan 
proaktif. Orang-orang yang dimaksud tidak hanya berasal dari wilayah Padang 
Panjang, tetapi juga dari beberapa tempat di Minangkabau. Selain itu, sebagian 
dari orang-orang tersebut berasal dari Aceh, Medan, Riau, Palembang, dan 
Bengkulu. Saat melakukan sesi pengajaran, Ia tetap menggunakan pendekatan 
pedagogi tradisional yang dikenal sebagai sistem halaqah. Metode ini 
mengharuskan siswa mengambil posisi duduk di lantai, mengelilingi instruktur 
yang melanjutkan untuk menjelaskan materi pelajaran. Namun demikian, teknik 
yang digunakan oleh individu yang bersangkutan telah spesifik. dirancang untuk 
mendorong penanaman pemikiran mandiri. Instruktur memberikan kesempatan 
kepada siswanya untuk terlibat dalam diskusi mengenai berbagai masalah agama 
yang muncul. 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

41 

3. Syekh H. Ibrahim Musa (1884-1963) 
Syekh Ibrahim Musa, juga dikenal sebagai Syekh Ibrahim bin Musa bin 

Abdul Malik Parabek, adalah tokoh terkemuka dalam bidang keilmuan 
Minangkabau pada awal hingga pertengahan abad ke-20. Dia memiliki hubungan 
historis dengan madrasah di Parabek, yang merupakan bagian dari Nagari Ladang 
Laweh di Kecamatan Banuhampu, Kabupaten Agam.  Syekh Ibrahim Musa 
memulai perjalanan akademisnya dengan belajar ilmu nahu dan ilmu sharaf di 
Syekh Mata Air di Pakandangan, Pariaman. Selanjutnya, dia melanjutkan 
pembelajarannya di Tuanku Angin di Batipuh Baruah, Tanah Datar, di mana dia 
mendalami ilmu fiqh, khususnya matan Minhaj, selama satu tahun.  Selain itu, 
Parabek adalah jorong penting di Nagari Ladang Laweh, terletak sekitar dua 
kilometer dari Jalan Raya Padang-Bukittinggi. Syekh Ibrahim Musa berperan 
dalam melestarikan warisan ilmiah dan pendidikan di daerah tersebut, 
menciptakan koneksi antara tempat ini dan keilmuannya.  
4. Syekh Abdullah Ahmad (1878-1933) 

H. Abdoellah Ahmad, tokoh dalam bidang reformasi agama, mempunyai 
peranan penting dalam berdirinya perguruan tinggi Sumatra Thawalib di Sumatra 
Barat, Lahir di Padang Panjang pada tahun 1878, meninggal dunia pada usia 55 
tahun di Kampung Jati, Padang, pada tanggal 24 November 1933. Yang dimaksud 
adalah keturunan Haji Ahmad, tokoh agama dan saudagar Minangkabau, serta 
tokoh ibu asal Bengkulu. Ia bersama Abdul Karim Amrullah termasuk orang 
Indonesia pertama yang dianugerahi gelar doktor kehormatan oleh Universitas 
Al-Azhar di Kairo, Mesir. Di kota Padang, Syekh Abdullah Ahmad 
menyelenggarakan serangkaian pertemuan tablig-tablig yang bertujuan untuk 
berdiskusi mengenai masalah agama. Untuk mencapai tujuan tersebut, ia 
mendirikan organisasi Adabiah. 

Syekh Abdullah Ahmad adalah seorang tokoh yang memiliki pandangan 
bahwa sistem pendidikan Islam pada zamannya perlu disempurnakan untuk 
meningkatkan kegunaan dalam mengatasi masalah masyarakat yang lebih luas. 
Untuk merealisasikan visinya, ia mendirikan sekolah Adabiah dengan awalnya 
hanya memiliki 20 siswa, namun sekolah ini berbeda dari HIS Belanda karena 
memasukkan pengajaran tambahan mengenai Alquran dan akidah Islam.  Pada 
tahun 1915, Perguruan Tinggi Adabiah berganti nama menjadi HIS Adabiah dan 
berhasil memperoleh subsidi dari pemerintah Hindia Belanda. Syekh Abdullah 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  42  

Ahmad juga menunjuk kepala sekolah dan instruktur pendidikan Belanda serta 
pendidik agama yang memenuhi syarat. 

Dalam bidang dakwah, Syekh Abdullah Ahmad adalah tokoh terkemuka di 
kalangan ulama muda dan terlibat dalam perdebatan polemik dengan sesama 
ulama. Salah satu aspeknya adalah soal majelis, di mana ia sepakat dengan 
pandangan ulama lain seperti Syekh Abdul Karim Amrullah, Syekh Djamil 
Djambek, dan Syekh Thaib Umar Sungayang.  Pada tahun 1911-1916, Abdullah 
Ahmad aktif dalam penerbitan, pengelolaan, dan otoritas majalah Islam Al-Munir 
bersama pemikir terkemuka lainnya. Pada tahun 1918, ia mendirikan Persatuan 
Guru-guru Islam (PGAI) yang bekerja sama dengan ulama muda lainnya dan 
dipilih sebagai pemimpin seumur hidup PGAI. Organisasi PGAI melakukan 
perluasan dengan mendirikan lembaga pendidikan tingkat dasar dan menengah 
serta penyediaan panti asuhan.  Pada tahun 1930, PGAI mendirikan lembaga 
pendidikan Islam di Jati dengan fasilitas asrama, yang didedikasikan untuk 
melatih individu menjadi pendidik agama Islam. Pada tahun 1926, bersama 
dengan Syekh Karim Amrullah, Abdullah Ahmad diundang untuk mengikuti 
konferensi ulama dunia di Mesir, di mana mereka berhasil menarik perhatian 
para ulama Al-Azhar dan dianugerahi gelar doktor kehormatan sebagai bukti 
keilmuan mereka yang mendalam di bidang Islam. 

5. Syekh M. Jamil Jambek (1860-1947) 
Syekh Muhammad Jamil Jambek, seorang tokoh reformasi Islam di awal 

abad ke-20 dari Minangkabau di Hindia Belanda, lahir sekitar tahun 1860 atau 
1862 dan meninggal di Bukittinggi pada usia sekitar 85 atau 87 tahun pada 
tanggal 30 Desember 1947. Kontribusinya sebagai ulama perintis dalam bidang 
reformasi Islam sangat dihargai, dan ia juga terkenal sebagai otoritas dalam 
bidang astronomi.  Syekh Muhammad Jambek berasal dari keluarga dengan 
status sosial tinggi, dengan silsilah ayahnya yang dapat dilacak hingga Saleh 
Datuak Maleka, seorang anggota keluarga kerajaan dan pemimpin terhormat di 
nagari Kurai. Di sisi lain, keturunannya dari pihak ibu terkait dengan masyarakat 
Sunda. Informasi tentang tahun-tahun awalnya terbatas, tetapi jelas bahwa ia 
mendapatkan pendidikan dasar di sebuah lembaga yang dirancang untuk 
membekali siswa agar dapat mengikuti program pelatihan guru di masa depan.  
Ketika berusia sekitar 22 tahun, ia menunaikan ibadah haji ke Mekkah dengan 
didampingi oleh ayahnya, tujuannya adalah untuk memperoleh hikmah dan 
pengetahuan lebih lanjut dalam bidang agama. 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

43 

Selama berada di Mekkah, Syekh Muhammad Jambek belajar di bawah 
bimbingan Syekh Ahmad Khatib Minangkabau. Awalnya, ia memiliki minat 
dalam ilmu magis, tetapi mentornya membimbingnya dan mengubah pandangan 
tersebut. Selama studinya di wilayah suci, ia mendapatkan pemahaman teologis 
yang mendalam, terutama dalam bidang eksplorasi ilmiah tarekat dan proses 
memasuki suluk di Jabal Abu Qubais.  Setelah studi yang ekstensif, Syekh 
Muhammad Jambek memperoleh keahlian yang mendalam dalam tarekat dan 
mendapatkan ijazah dari Tarekat Naqsyabandiyah-Khalidiyah yang terhormat. 
Namun, di antara berbagai disiplin ilmu yang ia pelajari, astronomi adalah yang 
membuatnya terkenal. Pengetahuan dan keahlian astronominya tumbuh secara 
signifikan selama ia berada di Mekkah. Selama periode tersebut, Haji Rasul juga 
turut berbagi pengetahuannya dengan para pelajar Minangkabau yang tengah 
menempuh pendidikan di Mekkah. Beberapa dari mereka antara lain adalah 
Syekh Ibrahim Musa Parabek, yang kemudian memiliki peran signifikan dalam 
pendirian perguruan Tawalib Parabek, dan Syekh Abbas Abdullah, pendiri 
perguruan Thawalib Padang Japang di Limapuluh Kota. Perguruan tersebut 
kemudian mengalami perubahan nama menjadi Darul Funun El Abbasiyah. 
Kolaborasi dan kontribusi Haji Rasul dalam mendukung pembentukan lembaga-
lembaga pendidikan Islam di Minangkabau mencerminkan peran besarnya dalam 
pengembangan ilmu pengetahuan dan pendidikan di wilayah tersebut pada masa 
itu. 

Syekh Muhammad Jambek kembali ke negara asalnya pada tahun 1903 dan 
memutuskan untuk menggunakan keahliannya untuk memberikan informasi 
kepada masyarakat setempat, terutama dalam mendidik individu mengenai 
prinsip-prinsip tauhid dan seni mengaji. Ia juga memberikan pendidikan kepada 
beberapa profesor dari berbagai tarekat, sehingga ia dihormati sebagai Syekh 
Tarekat. Selain itu, Syekh Muhammad Jambek memiliki kecenderungan kuat 
untuk menyebarkan keahliannya di luar lembaga atau organisasi formal. Ia juga 
mendirikan dua surau, yaitu Surau Tengah Sawah dan Surau Kamang, yang 
dikenal dengan nama Surau Inyik Jambek. Kontribusinya telah membawa 
dimensi baru dalam praktik keagamaan masyarakat Minangkabau. Syekh 
Muhammad Jambek diakui sebagai ulama yang pertama kali memperkenalkan 
metode tablig kepada masyarakat umum, menunjukkan kepeduliannya terhadap 
penyebaran ajaran Islam secara luas dan inklusif. 

 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  44  

D. Simpulan 

Berdasarkan pembahasan di atas, maka kesimpulan yang dapat diambil 
adalah sebagai berikut ini: 
1. Perkembangan Islam di Sumatera Barat juga melibatkan konflik sosial, 

terutama ketika individu-individu yang kembali dari ibadah haji di Mekkah 
menggunakan pendekatan yang ketat untuk memurnikan Islam. Ini berujung 
pada konflik horizontal dan perang saudara di kalangan masyarakat 
Minangkabau. Pada awal abad ke-20, Sumatera Barat menjadi pusat 
pergerakan reformis pendidikan Islam. Tokoh-tokoh seperti Abdul Karim 
Amrullah, Muhammad Djamil Jambek, dan Abdullah Ahmad memainkan 
peran penting dalam mengembangkan pendidikan Islam modern di wilayah 
ini. Meskipun ada pandangan yang menyebutkan bahwa pengaruh Arab 
berperan dalam perkembangan pendidikan Islam, sebagian besar pendidikan 
Islam di Sumatera Barat didorong oleh tokoh-tokoh masyarakat 
Minangkabau. Mereka memainkan peran kunci dalam membentuk 
intelektual lokal dan menciptakan gerakan pendidikan Islam yang kuat. 

2. Pendidikan Islam pada tahap awal sebagian besar bersifat informal. 
Pendekatan utama adalah dengan menyebarkan ilmu melalui contoh perilaku 
berbudi luhur dalam kehidupan sehari-hari. Masjid memainkan peran 
penting dalam memfasilitasi kegiatan keagamaan dan pendidikan, termasuk 
salat, mengaji, dan berbagai kegiatan lainnya. Surau menjadi lembaga 
pendidikan Islam yang dikenal luas di Sumatera Barat. Mereka awalnya 
berfungsi sebagai tempat ibadah dan kegiatan adat, tetapi dengan masuknya 
Islam, peran mereka berkembang menjadi pusat pembelajaran. Surau 
mengajarkan berbagai disiplin ilmu Islam, termasuk Al-Qur'an, tafsir, fiqih, 
dan ilmu-ilmu agama lainnya. Mereka juga memiliki peran dalam pendidikan 
tarekat dan praktik-praktik mistik. 

3. Tokoh pendidikan Islam masa awal di Sumatera Barat yaitu H. Muh. Taib 
Umar (1874-1920), Syekh H. Abdul Karim Amrullah (1879-1945), Syekh H. 
Ibrahim Musa (1884-1963), Syekh Abdullah Ahmad (1878-1933) dan Syekh M. 
Jamil Jambek (1860-1947). 

 
 

 

 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

45 

Daftar Pustaka 

Abbas, S. A., & Asnawi, N. R. (2020). Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam di 
Sumatera (Suatu Kajian Terhadap Tokoh dan Lembaganya). Ash-Shahabah: 
Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 6(1), 1–15. 

Afdayeni, M. (2017). Dinamika Sistem Pendidikan Islam (Surau) Minangkabau Pra 
dan Pasca Pembaharuan. Fuaduna: Jurnal Kajian Keagamaan Dan 
Kemasyarakatn, 1(1), 58–69. 

Dimas Agung Prayoga, Dwi Ratnasari, S. K. N. A. (2022). Komparasi pendidikan 
karakter perspektif thomas licona dan buya hamka serta relevansinya di era 
modern. 7, 207–225. 

Fanani, M., & Supratno, H. (2022). Pengembangan Kurikulum Pesantren di 
Sekolah Formal Studi Kasus MTs Salafiyah Syafiiyah Tebuireng. Risalah: 
Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam, 8(1), 216–236. 
https://doi.org/10.31943/jurnal 

Halimatussa’diyah. (2020). Karakteristik Tafsir di Indonesia. Sakata Cindekia. 
Hasanah, U., Afianah, V. N., & Salik, M. (2021). KH. Abdul Karim Amrullah dan 

Gagasannya dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Sumatera Barat. 
EDURELIGIA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2), 13–32. 
https://doi.org/10.33650/edureligia.v5i2.1940 

Muslimin, M. F. (2022). Konektivitas Bandar-Bandar Di Jalur Rempah Dalam 
Novel Arus Balik the. Pangadereng: Jurnal Hasil Penelitian Ilmu Sosial Dan 
Humaniora, 8(1), 59–80. 

Ramadhan, F., YuliFatmawati, P., & ... (2022). Tasawuf Wahdat Al-Wujud 
(Wujudiyah) Syekh Syamsuddin As-Sumatrani: Tarekat, Ajaran dan Amalan 
di Sumatera Barat Pada Abad Ke-16 dan 17 Masehi. … Jurnal Ilmu-Ilmu …, 135–
143. 
https://www.jurnal.medanresourcecenter.org/index.php/HIJ/article/view/91
2 

Saharman, S. (2017). Sejarah Pendidikan Islam Di Minangkabau. Majalah Ilmiah 
Tabuah: Ta`limat, Budaya, Agama Dan Humaniora, 21(2), 86–96. 
https://doi.org/10.37108/tabuah.v21i2.68 

Sairul Basri. (2021). Perkembangan Pendidikan Islam di Indonesia. An-Nur, 7(1), 
122–144. 

Sumanti, S. T. (2019). Dinamika Sejarah Kesultanan Melayu di Sumatera Utara . 
In Atap Buku. 



Muh. Kharisman1, Bahaking Rama2, Arifudin Siraj3 
 

 Vol. 2, No.2, 2024  46  

Zikriadi, Bahaking Rama, & Muhammad Rusdi Rasyid. (2023). Perkembangan 
Pendidikan Islam Masa Awal Di Sumatera Barat, Lembaga dan Tokohnya. 
PIJAR: Jurnal Pendidikan Dan Pengajaran, 1(2), 142–150. 
https://doi.org/10.58540/pijar.v1i2.155 

Zulkarnain Tajuddin, Bahaking Rama, A. K. (2023). Awal masuknya islam di 
sumatra. 3(4), 245. 

 


