
TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

61 

URGENSI MENUNTUT ILMU DAN KESETARAANNYA  
DENGAN JIHAD FI SABILILLAH  

(TAFSIR SURAT AT-TAUBAH : 122) 
 

Tajun Nashr 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Maskumambang, Gresik, Indonesia 

tajunnashr@stitmas.ac.id 
 

Abd. Khaliq 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Maskumambang, Gresik, Indonesia  

abdkhaliq@stitmas.ac.id 
 

Mohammad Athoillah 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Maskumambang, Gresik, Indonesia  

athoillah1207@gmail.com. 

Abstract 

The verse discussed in this paper is Surah At-Taubah verse 122. The major 
theme raised is about the urgency of studying knowledge which is equal in 
virtue to jihad fi sabilillah. This theme is interesting because it talks about 
the obligation to study in the middle of the big theme of Surah At-Taubah 
itself, which is the issue of physical jihad risking life. This shows the 
importance of studying as a foundation for doing good deeds, so the author 
is interested in discussing this theme. The type of research method used in 
this paper is library research, while the interpretation method used is a 
combined method between tahlili and maudui, which comprehensively 
discusses each verse and letter in accordance with the order of the mushaf 
but grouped into certain themes. The conclusions of this research include: 1. 
The virtue of studying is equivalent to the virtue of physical jihad in the way 
of Allah. 2. The types of warfare that occurred at the time of the Prophetr 
were two, namely ghazwah whose law was fardhu 'ain because it was led 
directly by the Prophetr and sariyyah whose law was fardhu kifayah because 
it was not led directly by him. 3. Types of Science based on the law are also 
divided into two, namely science fardhu 'ain which must be studied by 
everyone based on their needs and science fardhu kifayah which must be 
studied in certain communities because of the importance of this knowledge 
so that it can be useful for the wider community.  

Keywords: Demanding Knowledge, Jihad, Fardhu 'Ain, Fardhu Kifayah 



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  62  

Abstrak 

Ayat yang dibahas pada paper ini adalah Surat At-Taubah ayat 122. Tema 
besar yang diangkat adalah mengenai urgensi menuntut ilmu yang 
disetarakan keutamaannya dengan jihad fi sabilillah. Tema ini menarik sebab 
membicarakan mengenai kewajiban menuntut ilmu di tengah tema besar 
dari surat At-Taubah itu sendiri yaitu permasalahan seputar jihad fisik 
mempertaruhkan nyawa. Hal ini menunjukkan betapa pentingnya menuntut 
ilmu sebagai landasan dalam beramal, sehingga penulis pun tertarik untuk 
membahas tema ini. Jenis metode penelitian yang digunakan di paper ini 
adalah studi pustaka (library research), sedangkan metode penafsiran yang 
digunakan adalah metode gabungan antara tahlili dan maudui  yaitu 
membahas secara komprehensif setiap ayat dan surat sesuai dengan urutan 
mushaf tetapi dikelompokkan ke dalam tema-tema tertentu. Kesimpulan 
dari penelitian ini antara lain : 1. Keutamaan menuntut ilmu itu setara 
dengan keutamaan berjihad secara fisik di jalan Allah. 2. Jenis peperangan 
yang terjadi di zaman Nabi r ada dua yaitu ghazwah yang hukumnya fardhu 
‘ain karena dipimpin langsung oleh Nabi r  dan sariyyah yang hukumnya 
fardhu kifayah karena tidak dipimpin langsung oleh beliau. 3. Jenis Ilmu 
berdasarkan hukumnya juga dibagi menjadi dua yaitu ilmu fardhu ‘ain yang 
wajib dipelajari oleh setiap orang berdasarkan kebutuhannya dan ilmu 
fardhu kifayah yang harus ada yang mempelajari dalam komunitas tertentu 
karena pentingnya ilmu tersebut agar bisa bermanfaat untuk masyarakat 
luas. 

Kata Kunci : Menuntut Ilmu, Jihad, Fardhu ‘Ain, Fardhu Kifayah 

A. Pendahuluan 

Tema yang akan dibahas oleh penulis pada artikel ini adalah Urgensi 
Menuntut Ilmu Dan kesetaraannya dengan jihad fi sabilillah. Tema ini diambil 
dari esensi surat At-Taubah : 122. Berikut ini ayat yang dibahas beserta 
terjemahannya : 

ًةَّفاۤكَ اوْرُفِنَْیلِ نَوُْنمِؤْمُلْا نَاكَ امَوَ ّلٌ ةَفBىاۤطَ مْھُنْمِّ ةٍَقرْفِ لُِّك نْمِ رََفَن لاَوَْلَف ۗ ّدلا ىفِ اوْھَُّقَفَتَیِ  اوْرُذِنُْیلِوَ نِیِْ
� نَوْرَُذحَْی مْھَُّلَعَل مْھِیَْلاِ اوُْٓعجَرَ اَذاِ مْھُمَوَْق  

“Tidak sepatutnya orang-orang mukmin pergi semuanya (ke medan perang). 
Mengapa sebagian dari setiap golongan di antara mereka tidak pergi (tinggal 
bersama Rasulullah) untuk memperdalam pengetahuan agama mereka dan 
memberi peringatan kepada kaumnya apabila mereka telah kembali, agar mereka 
dapat menjaga dirinya” (At-Taubah : 122) 

Surat At-Taubah merupakan surat yang mayoritas pembahasannya adalah 
mengenai peperangan atau jihad secara fisik. Dari awal surat sampai ayat 41 
berbicara mengenai anjuran untuk berjihad dengan jiwa dan harta di jalan Allah. 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

63 

Kemudian di bagian kedua sampai akhir Surat berbicara mengenai sifat-sifat 
orang munafiq dan bahaya mereka, juga disela-sela itu ada pembahasan terkait 
orang-orang Arab Badui yang menolak untuk ikut serta dalam jihad, dan ayat ini 
ditutup dengan perbandingan antara sifat orang-orang mu’min dan orang-orang 
munafiq termasuk di antaranya adalah pembahasan mengenai perintah agar ada 
orang-orang tertentu yang memperdalam ilmu agama.1  

Dari sini bisa terlihat bahwasanya tema pentingnya menuntut ilmu (jihad 
aqli) yang disebutkan di bagian akhir surat At-Taubah ini merupakan tema yang 
disebutkan ditengah-tengah pembahasan tema jihad secara fisik. Secara lebih 
detail akan dibahas di bagian berikutnya dari artikel ini. 
 
B. Pembahasan 

Sebelum kita ulas lebih jauh mengenai Tafsir Surat At-Taubah ayat 122 ini 
perlu kita paparkan terlebih dahulu mengenai sababun nuzul ayat ini. Karena 
pengetahuan terhadap sababun nuzul suatu ayat akan sangat membantu sekali 
dalam pemahaman suatu ayat. Ada beberapa riwayat yang menjelaskan mengenai 
sebab diturunkannya surat At-Taubah ayat 122 ini. Antara lain : 
1. Ayat ini diturunkan kepada para sahabat yang ditugaskan untuk berdakwah 

di perkampungan badui, kemudian ketika turun ayat berikut :  
  Rِّٰا لِوُْسَّر نْعَ اوُْفَّلخََتَّی نَْا بِارَعَْلاْا نَمِّ مْھَُلوْحَ نْمَوَ ةَِنیْدِمَلْا لِھَْلاِ نَاكَ امَ

“Tidak sepatutnya bagi penduduk Madinah dan orang-orang Arab Badui yang 
berdiam di sekitar mereka untuk tidak turut menyertai Rasulullah (pergi 
berperang)…” (At-Taubah : 120) 

 
Mereka semua ingin kembali ke Madinah karena khawatir termasuk golongan 
yang menyelisihi Rasulullah e, maka kemudian turunlah ayat ini sebagai 
bentuk rukhshah bagi mereka.2 

2. Ayat ini turun berkenaan dengan para sahabat yang ingin ikut perang semua 
dalam peperangan sariyah (yang tidak dipimpin Rasulullah e) sehingga 
mereka meninggalkan Rasulullah e sendirian di Madinah. Imam Ath-Thabari 
berkata, telah menceritakan kepadaku Al-Husain dia berkata, aku mendengar 
Abu Mu’adz berkata, telah menceritakan kepada kami Ubaid bin Sulaiman, 

                                                
1 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir fi Al-‘Aqidah wa Asy-Syari’ah wa Al-Minhaj, jilid 10 hal. 94 
2 Ibnu Jarir At-Thabari, Jami’ Al-Bayan fi Ta’wil Al-Qur’an, jilid 14 hal. 566  



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  64  

dia berkata, aku mendengar Adh-Dhahhak berkata (dalam menafsirkan ayat 
ini) : 

 اذإ ناكو .رذعلا لھأ لاإ ،ھنع فلختی نأ نیملسملا نم دحلأ َّلحی مل ھسفنب ازغ اذإ الله يبن ناك
 ،نآرق هدعب لزنف ىرسأ اذإ لجرلا ناكف .ھنذإب لاإ اوقلطنی نأ مھل لّحی مل ،ایارسلا ترسأف ماقأ
 لوسر عم اوماقأ نیذلا مھل لاق ،ةیرسلا تعجر اذإف .ھعم نیدعاقلا ھباحصأ ىلع الله يبن هلات

 .نیدلا يف مھنوھقفیو مھنوئرقیف ،"انآرق ھیبن ىلع مكدعب لزنأ الله نإ" :ملسو ھیلع الله ىلص الله
“Ketika Nabiyullah ikut serta dalam sebuah peperangan maka tidak ada umat 
Islam yang boleh absen kecuali bagi orang-orang yang memiliki udzur. Namun 
sebaliknya ketika beliau (tidak ikut berperang) dan mengutus pasukan saraya, 
tidak ada yang boleh bergabung dengan pasukan tersebut kecuali orang-orang 
yang diizinkan beliau e.  Ketika pasukan saraya itu berperang maka turunlah 
ayat Al-Qur’an, pada saat itu Rasulullah e membacakan ayat tersebut kepada 
para sahabat yang masih bersama beliau. Ketika pasukan saraya sudah 
kembali maka teman-teman mereka yang tidak ikut berperang tadi berkata 
kepada mereka, “Ketika kalian berperang Allah telah menurunkan kepada nabi 
kalian ayat Al-Qur’an,” maka mereka pun membacakan dan mengajarkan 
ayat-ayat tersebut.3 

 
3. Ayat ini menceritakan tentang utusan para kabilah Arab  yang dikirim 

menemui Rasulullah e untuk belajar ilmu agama kepada beliau, kemudian 
mereka bertanya apa yang harus mereka sampaikan kepada kaum mereka 
ketika mereka sudah pulang.4 

4. Ayat ini menceritakan tentang utusan para kabilah Arab  yang dikirim 
menemui Rasulullah e untuk belajar ilmu agama kepada beliau, kemudian 
mereka bertanya apa yang harus mereka sampaikan kepada kaum mereka 
ketika mereka sudah pulang.5 

Beberapa riwayat di atas meskipun secara jalan cerita terdapat perbedaan 
tetapi memiliki esensi yang hampir sama yaitu mengenai kewajiban 
memperdalam agama bagi sebagian umat Islam yang memiliki kompetensi di 
bidang tersebut dan kemudian mengajarkannya untuk kaumnya masing-masing 
ketika telah mendapatkan ilmu itu. Imam Ath-Thabari dalam hal ini lebih 
memilih riwayat yang kedua, yaitu teguran untuk para sahabat yang memutuskan 
untuk ikut berperang semua ketika ada seruan untuk sariyyah (perang yang tidak 
dipimpin langsung oleh Nabi) dan meninggalkan Nabi r sendirian di Madinah. 
Alasan Imam Ath-Thabari memilih riwayat ini adalah karena lebih sesuai dengan 
                                                
3 Ibid., hadits ke 17473 
4 Ibid., jilid 14 hal. 569 
5 Tafsir At-Thabari, jilid 14 hal. 569 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

65 

ayat sebelumnya yaitu ayat ke-120 yang berisi perintah agar tidak ada umat Islam 
yang menyelisihi peperangan yang dipimpin langsung oleh Rasulullah r, lalu di 
ayat ke-122 ini berbicara tentang hukum sebaliknya yaitu tidak boleh mengikuti 
perang yang tidak dipimpin langsung oleh Rasulullah r kecuali bagi orang-orang 
yang beliau pilih.6 
 Korelasi atau munasabah ayat ini dengan ayat-ayat sebelumnya adalah 
bahwasanya ayat-ayat sebelumnya berbicara mengenai dorongan kepada umat 
Islam agar membersamai Rasulullah r dalam situasi perang yang langsung beliau 
pimpin guna kemaslahatan penyebaran agama Islam. Sementara ayat ini juga 
berbicara mengenai dorongan kepada umat Islam untuk membersamai 
Rasulullah r dalam rangka menimba ilmu dari beliau untuk kemudian 
disebarkan kepada orang-orang yang tidak hadir di momen tersebut.7 Maka pada 
dasarnya korelasi ayat ini dengan ayat sebelumnya sangat kuat sekali, yaitu dari 
aspek dorongan agar umat Islam senantiasa membersamai Rasulullah r dalam 
situasi perang maupun damai, dalam situasi mudah maupun sulit. 

Terdapat perbedaan pendapat di kalangan para ulama apakah ayat ini 
menjadi nasikh hukum yang dikandung di pada ayat ke-39 dan ayat ke-120 dari 
surat At-Taubah ataukah tidak. Ibnu Zaid dan Mujahid berpendapat bahwasanya 
ayat ini menghapus hukum di ayat tersebut yang berisi kewajiban berjihad secara 
umum dan ancaman bagi orang-orang yang tidak mau berjihad8, Namun Jumhur 
Ulama mengatakan bahwasanya ayat ini tidak menasakh hukum tersebut, tetapi 
mentakhshish kandungan hukumnya. Konteks hukum ayat ini berbeda dengan 
konteks hukum ayat 39 dan 120. Ayat ini berbicara mengenai peperangan khusus 
(sariyyah), sedangkan ayat 29 dan 120 berbicara mengenai peperangan umum 
(ghazwah).9  

Sebab sebagaimana disebutkan dalama sababun nuzul bahwa perintah 
yang terkandung dalam ayat ini sangat erat kaitannya dengan peristiwa perang 
Tabuk, dimana pada waktu perang Tabuk banyak orang-orang munafiq yang 
membelot tidak mau mengikuti peperangan tersebut. Sehingga Allah I pun 
menjelaskan mengenai sifat orang-orang munafiq tersebut, dan sejak itulah 
sebagaiana disebutkan oleh Ibnu ‘Abbas umat Islam berjanji bahwasanya mereka 

                                                
6 Ibid., jilid 14 hal. 572. 
7 Ibnu ‘Asyur, Ath-Tahrir wa At-Tanwir, jilid 11 hal. 59 
8 Al-Qurthubi, Al-Jami li Ahkam Al-Qur’an, jilid 8 hal. 293. 
9 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, jilid 11 hal. 64. 



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  66  

tidak akan absen dari semua peperangan baik yang dipimpin langsung oleh 
Rasulullah r atau tidak, sehingga mereka pun meninggalkan Rasulullah r 
sendirian di Madinah ketika terjadi sariyyah, lalu turunlah ayat ini.10 

Untuk itulah penulis lebih condong ke pendapat Jumhur Ulama ini. 
Sehingga larangan yang  terdapat di awal  ayat ( ًةَّفاكَ اورُفِنَْیلِ نَوُنمِؤْمُلْا نَاكَ امَوَ )  itu 
khusus untuk perang-perang sariyyah,  sementara untuk ghazwah hukum 
tersebut tetap berstatus fardhu ‘ain. 

Selanjutnya, terdapat perbedaan lagi di kalangan para ulama mengenai 
kandungan ayat ini, apakah kandungan hukum pada ayat ini merupakaan 
rangkaian hukum yang terkait dengan jihad ataukah hukum yang berdiri sendiri 
dalam konteks kewajiban menuntut ilmu dan tidak ada hubungannya dengan 
jihad fisik. Perbedaan ini lahir dari perbedaan penafsiran mengenai siapa yang 
dimaksud dengan orang-orang yang memperdalam ilmu agama ( ّل ّدلا ىِفْ اوھَُّقَفَتَیِ نِیِ ) 
pada ayat ini.  

Perspektif pertama yang memandang bahwasanya kandungan hukum 
dalam ayat ini adalah rangkaian jihad pun terbagi menjadi dua pendapat : 

Pendapat pertama yang bersumber dari pendapat Ibnu Abbas, Muja>hid 
dan Qata>dah. Mereka mengatakan bahwasanya orang-orang yang 
memperdalam Ilmu agama yang dimaksud adalah orang-orang yang tidak ikut 
perang sariyyah sehingga makna ayat ini adalah setiap kelompok harus membagi 
peran ada yang bertugas ikut bertempur di medan perang dan ada yang tinggal 
dan belajar bersama Nabi r. 

Pendapat kedua,  di antara yang memiliki pendapat ini adalah Al-Hasan 
Al-Bashri, mereka menafsirkan yang dimaksud adalah orang-orang yang 
berperang itu sendiri, sehingga makna ayat ini adalah mengapa tidak ada 
sebagian dari mereka yang berperang sehingga mereka menjadi orang-orang yang 
mempelajari ilmu agama melalui praktek perang yang mereka lakukan.  

Mereka beralasan bahwasanya makna tafaqquh di sini bukan hanya 
sebatas mempelajari teori semata tetapi juga belajar secara langsung melalui 
praktek yang mereka lakukan. Dengan menyaksikan secara langsung 
kemenangan umat Islam atas kaum musyrikin dalam peperangan meskipun 
jumlah mereka sedikit akan menjadikan mereka semakin yakin dan memahami 
tanda-tanda dan janji-janji Allah bagi orang-orang yang beriman.11 Di antara yang 
mendukung perspektif ini adalah Sayyid Quthb penulis Tafsir fi> Dhila>l Al-

                                                
10 Fakhruddin  Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, jilid 16 hal. 179.  
11 Ibid.,  



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

67 

Qur’a>n, beliau mengatakan bahwasanya Fiqih Islami itu anak kandung dari 
Harakah Islamiyah.12 

Perspektif Kedua. memandang bahwasanya hukum yang dikandung ayat 
ini tidak ada hubungannya dengan hukum jihad. Di antara yang menafsirkan 
dengan perspektif ini adalah Az-Zamakhsyari, beliau  menjelaskan bahwasanya 
makna ayat ini adalah tidak sepatutnya semua orang-orang mu’min itu semuanya 
pergi untuk pergi untuk menimba langsung kepada Rasulullah r, karena 
meskipun menuntut ilmu itu hukum asalnya fardhu ‘ain bagi setiap umat Islam 
sebagaimana disebutkan dalam hadits dari Anas bin Malik bahwasanya 
Rasulullah r bersabda : 

 مٍلِسْمُ لُِّك ىَلعٌَ ةضَیرَِف مِلْعِلْا بَُلطَ
“Menuntut ilmu itu hukumnya wajib bagi setiap muslim.”13 

Tetapi ketika hal tersebut tidak memungkinkan maka  cukup perwakilan 
dari suku-suku dan kelompok yang ada untuk belajar langsung kepada Rasulullah 
r dan kemudian mengajarkan kepada mereka mengenai ilmu yang mereka 
pelajari tersebut.14 Ini menunjukkan bahwasanya Az-Zamakhsyari dalam 
menafsirkan kata ( رََفَن ) pada ayat tersebut dengan pergi untuk menuntut ilmu 
bukan pergi untuk berjihad sebagaimana dikemukakan oleh para ulama yang lain 
semisal Ibnu Jarir Ath-Thabari, Ibnu Katsir dan Ibnu ‘Asyur.  

Meskipun Az-Zamakhsyari juga menyebutkan penafsiran lain yang sama 
dengan para ulama yang disebutkan sebelumnya tetapi beliau kembali 
menegaskan bahwasanya keutamaan menuntut ilmu itu lebih besar daripada 
berjihad secara fisik. Beliau mengatakan : 

 نع اوعطقنی لا ىتح ، نوھقفتی مھباقعأ ىقبیو داھجلا ىلإ ةفئاط مھنم ةقرف لك نم رفنی نأ اورمأف ... 
فیسلاب دلاجلا نمً ارثأ مظعأ ةجّحلاب لادجلا نّلأ ، ربكلأا داھجلا وھ يذلا ھقفتلا  

“…maka para kabilah itu diperintahkan agar ada dari setiap golongan tersebut 
beberpa orang yang berjihad dan sebagian yang lain untuk memperdalam ilmu 
agama, hal ini agar mereka tidak terputus dari memperdalam ilmu agama yang 
merupakan jihad terbesar, karena perdebatan dengan argument itu lebih besar 
dampaknya daripada pertarungan dengan pedang.”15  
 

                                                
12 Sayyid Quthb, Fi Dhilal Al-Qur’an, jilid 4 hal. 109. 
13 HR. Ibnu Majah, Abwab As-Sunnah, Bab Fadhl Al-‘Ulama wa Al-Hatssu ‘ala Thalabi Al-Ilm, jilid 1 
hal. 151, hadits no. 224. 
14 Az-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kassyaf, jilid 2 hal. 308. 
15 Ibid., jilid 2 hal. 309 



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  68  

Dari tiga pendapat di atas pendapat yang lebih sesuai dengan sababun 
nuzul ayat di atas adalah pendapat pertama dari perspektif pertama. Pendapat 
inilah yang dipilih oleh Al-Qurthubi dan Rasyid Ridha, bahkan Rasyid Ridha 
mengatakan bahwasanya pendapat kedua merupakan penafsiran ayat yang 
terlalu dipaksakan (takalluf). Beliau beralasan bahwasanya menafsirkan orang 
yang menyaksikan secara real kemenangan umat Islam sebagai bentuk 
memperdalam ilmu agama itu penafsiran yang kurang tepat, meskipun hal itu 
masuk dalam keumuman makna fiqih. 

Karena yang dimaksud dengan tafaqquh fiddin pada ayat ini adalah 
mempelajari ilmu agama dengan upaya yang maksimal dan berjenjang. Makna 
inilah yang paling sesuai untuk menggambarkan situasi saat itu, dimana orang-
orang yang membersamai Rasulullah r untuk menuntut ilmu bersama beliau 
adalah orang-orang yang setiap hari ilmu dan pemahamannya semakin 
bertambah sebab masa itu adalah masa pensyariatan.16   

 Di akhir ayat ini Allah I menyebutkan lafadh ( نَورَُذحَْی مْھَُّلَعَل ) yang artinya agar 
mereka memberikan peringatan bagi kaum mereka. Kalimat ini merupakan 
penjelasan mengenai tujuan dari upaya memperdalam agama yang disebutkan di 
bagian awal, yaitu dalam rangka memberikan pencerahan kepada umat. Para 
ulama menjelaskan bahwasanya yang dimaksud dengan memberikan peringatan 
di sini adalah memberikan peringatan kepada kaum mereka dari kebodohan, 
perbuatan maksiat dan memberikan motivasi untuk mereka agar bersemangat 
dalam mempelajari ilmu agama. Sehingga goal akhir yang diharapkan adalah 
semua umat yang didakwahi itu memahami dengan benar ajaran agama mereka, 
mendakwahkannya, membelanya sehingga hidayah yang diberikan oleh Allah I 
bisa meliputi alam semesta.17 

 Jika tujuan seseorang dari memperdalam ilmu agama adalah hal itu maka 
orang tersebut telah berada pada rel yang benar dan jalan yang lurus. Sebaliknya 
ketika tujuan dari memperdalam ilmu agama adalah dalam rangka ingin 
mendapatkan keuntungan duniawi semata seperti pangkat, jabatan, popularitas, 
pujian dari orang lain, agar bisa menyombongkan diri atas orang lain atau 
keuntungan-keuntungan pribadi lainnya maka dia termasuk orang yang mencari 
dunia dengan memanfaatkan agamanya.18 Orang-orang seperti ini merupakan 

                                                
16 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, jilid 11 hal. 64. Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Ahkam Al-
Qur’an, jilid 8 hal. 295 
17 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib,jilid 16 hal. 181 
18 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, jilid 11 hal. 63 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

69 

orang-orang yang merugi sebagaimana yang digambarkan oleh Allah I dalam ayat 
berikut : 

ّبَنُن لْھَ لُْق  نَوُْنسِحُْی مْھَُّنَا نَوُْبسَحَْی مُْھوَ اَینُّْدلا ةِویٰحَلْا ىفِ مْھُُیعْسَ َّلضَ نَیْذَِّلَاۗ  لاًامَعَْا نَیْرِسَخَْلاْابِ مُْكُئِ
  اًعنْصُ

“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah perlu kami beri tahukan orang-orang 
yang paling rugi perbuatannya kepadamu?” (Yaitu) orang-orang yang sia-sia 
usahanya dalam kehidupan dunia, sedangkan mereka mengira bahwa mereka 
berbuat sebaik-baiknya”. (Al-Kahfi : 103-104) 
 

Status hukum jihad secara fisik selain ditentukan apakah dipimpin 
langsung oleh Nabi r atau tidak, juga bisa ditentukan oleh situasi yang melatar-
belakangi dilakukannya jihad tersebut. Karena pasca Nabi r wafat tentu saja 
status ghazwah dan sariyyah sudah tidak berlaku lagi. Dalam hal ini para ulama 
membagi jihad menjadi dua macam :  nafir ghairu ‘am dan nafir ‘am.   

Yang dimaksud dengan nafir ghairu ‘am adalah jihad yang status 
hukumnya fardhu kifayah. Ini merupakan hukum asal dari jihad. Artinya 
hukumnya wajib secara umum, tetapi jika ada yang telah menjalankan tugas ini 
maka gugur kewajiban dari yang lain. Kriteria jenis ini adalah jihad yang 
dilakukan melawan musuh yang masih berada di wilayah negeri mereka sendiri. 
Dalil dari jihad jenis  ini selain dari ayat yang dibahas di artikel ini juga firman 
Allah I berikut ini : 

 مْۗھِسُِفنَْاوَ مْھِلِاوَمَْابِ Rِّٰا لِیْبِسَ يْفِ نَوُْدھِجٰمُلْاوَ رِرََّضلا ىلِوُا رُیْغَ نَیْنِمِؤْمُلْا نَمِ نَوُْدعِقٰلْا ىوَِتسَْی لاَ
ُ Rّٰا لََّضَفوَ ىۗنٰسْحُلْاُ Rّٰاَ دعََّو uلاُكوَۗ ً ةجَرََد نَیْدِعِقٰلْا ىَلعَ مْھِسُِفنَْاوَ مْھِلِاوَمَْابِ نَیْدِھِجٰمُلْاُ Rّٰا لََّضَف
  اۙمًیْظِعَ ارًجَْا نَیْدِعِقٰلْا ىَلعَ نَیْدِھِجٰمُلْا

“Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (yang tidak ikut berperang) 
yang tidak mempunyai 'uzur dengan orang-orang yang berjihad di jalan Allah 
dengan harta mereka dan jiwanya. Allah melebihkan orang-orang yang berjihad 
dengan harta dan jiwanya atas orang-orang yang duduk[340] satu derajat. kepada 
masing-masing mereka Allah menjanjikan pahala yang baik (surga) dan Allah 
melebihkan orang-orang yang berjihad atas orang yang duduk[341] dengan pahala 
yang besar.” (An-Nisa’ : 95) 
 

Pada ayat di atas Allah menjelaskan mengenai keutamaan orang-orang 
yang berjihad di jalan Allah baik melalui harta atau nyawa dengan orang-orang 
yang tidak ikut serta jihad meskipun tanpa udzur. Namun kemudian Allah 



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  70  

menyebutkan ( ىَنسْحُلْاُ Rَّاَ دعَوَ uلاُكوَ ) yang artinya mereka semua mendapatkan pahala 
yang besar, baik orang yang ikut jihad atau tidak dan tanpa udzur. Karena 
memang konteks ayat ini adalah jihad yang statusnya fardhu kifayah. 

 Sedangkan yang dimaksud dengan nafir ‘am adalah jihad yang status 
hukumnya fardhu ‘ain untuk diikuti. Hukum jihad bisa menjadi fardhu ‘ain 
ketika salah satu kondisi ini terjadi, yaitu : 1- Ketika sudah berhadap-hadapan 
dengan musuh di medan perang, 2-ketika musuh telah memasuki negeri yang 
kita tempati dan 3- Ketika pemimpin tertinggi memberikan instruksi untuk 
berjihad maka wajib hukumnya bagi penduduk negeri tersebut untuk berjihad 
bersamanya.19  

 Dalam kondisi tidak mampu, seperti kondisi masuknya musuh yang 
menyerbu ke suatu negeri sedangkan penduduk negeri tersebut tidak mampu 
menghadapi mereka maka umat Islam yang ada di sekitar negeri tersebut wajib 
hukumnya memberikan bantuan militer kepada mereka. Jika mereka tidak 
mampu maka yang lebih dekat lagi wajib memberikan bantuan dan seterusnya 
sampai kewajiban tersebut semakin melebar kepada umat Islam seluruh dunia.20 

Contoh real dari kondisi ini adalah apa yang menimpa saudara-saudara 
kita di Palestina hari ini. Hampir 80 puluh tahun lalu mereka dijajah oleh Zionis 
Israel yang merebut tanah mereka sejengkal demi sejengkal sampai wilayah 
mereka tinggal sedikit sekali dari wilayah asli yang dimiliki. Pembunuhan warga 
tidak berdosa, pemboman rumah-rumah penduduk, penculikan dan 
penganiayaan mereka alami dengan luar biasa. Ketika ada upaya perlawanan dari 
mereka dan serangan kepada para penjajah maka balasan yang mereka berikan 
pun berkali-kali lipat. Dalam situasi seperti itu maka kewajiban untuk membela 
Palestina sebenarnya bukan hanya menjadi tanggungjawab penduduk aslinya 
saja, tetapi umat Islam yang ada di sekitar wilayah tersebut wajib hukumnya 
memberikan bantuan kepada mereka, bukan hanya bantuan logistic tetapi juga 
bantuan militer. Apalagi di Palestina terdapat salah satu tempat suci umat Islam 
yaitu Masjidil Aqsha. 

Hanya saja kondisi negeri-negeri muslim saat ini yang mayoritas 
tersandera oleh kekuatan-kekuatan negara besar lain membuat mereka tidak 
leluasa memberikan bantuan militer atau melakuka ultimatum kepada Israel agar 
angkat kaki dari Palestina. Sehingga seperti yang bisa kita saksikan hari ini upaya 

                                                
19 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqhu Al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 8 hal. 5849 s.d. 5850. 
20 Muhammad Al-Khathib Asy-Syirbini, Mughni Al-Muhtaj, jilid 4 hal. 208 s.d. 219. Ibnu Qudama, Al-
Mughni, jilid 8 hal. 348. 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

71 

maksimal yang dilakukan oleh para pemimpin negeri muslim hanya sebatas 
kecaman dan bantuan-bantuan kemanusiaan semata.  

Maka ditengah situasi seperti ini yang wajib kita lakukan sebagai warga 
sipil biasa adalah bantuan sebisa mungkin yang kita lakukan baik berupa doa 
yang senantiasa kita panjatkan, donasi yang kita kirimkan kepada mereka untuk 
bantuan kemanusiaan serta menyuarakan kepada seluruh dunia mengenai nasib 
saudara-saudara kita yang ada di sana. 

 Adapun hukum menuntut ilmu juga hampir sama dengan hukum jihad 
fisik, yaitu ada yang statusnya fardhu ‘ain dan ada yang statusnya fardhu Kifayah. 
Berikut ini penjelasan lebih lengkapnya : 
1. Ilmu Fardhu ‘Ain,  

Yaitu segala macam ilmu mengenai tata cara pelaksanaan amalan wajib 
yang harus dilakukan oleh seseorang. Cakupan ilmu ini menurut Al-Ghazzali 
meliputi tiga hal yaitu : 1-I’tiqad (Keyakinan) seperti mempelajari dua kalimat 
syahadat dan mempelajari maknanya. 2-Fi’il (Perbuatan) seperti : Belajar Shalat 
dan puasa bagi yang sudah baligh dan masuk waktunya, zakat dan haji bagi 
yang mampu.  3-Tark (Meninggalkan sesuatu) seperti : Mengetahui hal-hal 
yang dilarang seperti makanan dan minuman haram, melihat yang 
diharamkan, perkataan yang diharamkan dan lain-lain. 21 

Maka ilmu yang wajib diketahui oleh setiap orang pun tidak mesti 
persis sama antara setiap orang, karena ada orang yang wajib mempelajari 
ilmu tertentu yang tidak wajib dipelajari bagi yang lain, contohnya seorang 
pedangang wajib mempelajari fiqih muamalat, seorang dokter wajib 
mempelajari hukum-hukum yang terkait dengan fiqih kedokteran, seorang 
supir wajib mempelajari fiqih safar dan seterusnya. 

2. Ilmu  Fardhu Kifayah 
Ilmu Fardhu Kifayah adalah ilmu yang tidak wajib dipelajari oleh setiap 

orang dan cukup dipelajari oleh beberapa orang saja, karena jika semua orang 
fokus mempelajari satu bidang maka bidang-bidang yang lain akan terlaikan 
dan terabaikan sehingga menyebabkan madharat.22 Imam Al-Ghazza>li 
membagi ilmu fardhu kifayah ini menjadi dua kategori yaitu Ulum Syar’iyyah 
dan Ulum Non-Syar’iyyah. Pembagian ini berdasarkan sumber mendapatkan 
ilmu tersebut Ulum Syar’iyyah adalah ilmu yang sumbernya murni berasal dari 

                                                
21Abu Hamid Al-Ghazzali, Ihya’ Ulum Ad-Din, jilid 1 hal. 15 
22 Al-Qurthubi, Al-Jami liahkam Al-Qur’an, jilid 8 hal. 295 



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  72  

Rasulullah r, sedangkan Ulum Ghair Syar’iyyah adalah ilmu-ilmu yang 
sumbernya berasal dari logika, percobaan dan pendengaran. Artinya ini bukan 
pembagian dari aspek positif dan negatifnya suatu ilmu tetapi hanya dari asal 
muasal dan sumbernya. 

Kategori Ulum Syar’iyyah yang fardhu Kifayah mencakup empat hal 
yaitu : 1-Ushul (Pokok) seperti Al-Qur’an, As-Sunnah, Ijma’ dan Atsar Sahabat. 
2-Furu’ (Cabang) yaitu ilmu yang digunakan untuk memahami ilmu-ilmu 
ushul seperti : Ilmu Fiqih dan Tashawwuf. 3-Muqaddimat (Ilmu Alat) seperti : 
Bahasa, Nahwu dan Khat. 4-Mutammimat (Pelengkap) seperti : Ulumul 
Qur’an, Ulumul Hadits, Ushul Fiqih dll. 

Kategori Ulum Ghairu Syar’i yang fardhu Kifayah untuk dipelajari 
mencakup tiga hal yaitu : 1-Mahmud (Dianjurkan untuk dipelajari), ini dibagi 
menjadi dua lagi yaitu : a-Level Fardhu Kifayah Pokok yaitu Ilmu yang menjadi 
landasan pokok urusan-urusan duniawi yang primer seperti ilmu kedokteran, 
matematika, industry dan politik. b-Level Fadhilah yaitu level lanjutan seperti 
memperdalam ilmu kedokteran dan matematika (sampai spesialisasi yang 
mendetail). 2-Madzmum (Terlarang untuk dipelajari) seperti Ilmu Sihir, Jampi-
jampi, menipu dan lain-lain. 3-Mubah (Boleh untuk dipelajari) seperti Ilmu 
Sya’ir, Sejarah dan lain-lain.23 

Ayat yang dibahas pada artikel ini sangat erat kaitannya dengan ilmu 
fardhu kifa>yah dari aspek ulu>m syar’iyyah. Dimana dalam bidang ini umat 
Islam harus lebih meningkatkan kembali  geliat dalam mempelajarinya. 
Karena jika tidak demikian akan bermunculan orang-orang yang sebenarnya 
dari aspek keilmuan kurang mumpuni tetapi berani berbicara, berfatwa 
bahkan menyalah-nyalahkan orang-orang yang tidak sepaham dengannya 
tanpa dasar argumentasi yang kuat. Fenomena ini bisa muncul karena 
terjadinya krisis ulama di kalangan umat Islam sebagaimana diriwayatkan 
dalam hadits dari jalur Abdullah bin ‘Amr bin Al-Ash dia berkata, Rasulullah r 
bersabda: 

 مَْل اَذإِ ىَّتحَ ءِامََلُعلْا ضِبَْقبِ مَلْعِلْا ضُبِقَْی نْكَِلوَ دِاَبعِلْا نْمُِ ھُعزَِتنَْی اعًازَتِنْا مَلْعِلْا ضُبِقَْی لاَ Rََّا َّنإِ
 اوُّلضََأوَ اوُّلضََف مٍلْعِ رِیَْغبِ اوَْتفَْأَف اوُلئُِسَف لاًاَّھجُ اسًوءُرُ سُاَّنلاَ ذخََّتا امًلِاعَ قِبُْی

“Sungguh Allah tidak mencabut ilmu dengan sekali cabutan dari hamba-
hamba-Nya. Namun cara Allah mencabut ilmu adalah dengan cara 
mewafatkan para ulama sehingga ketika tidak tersisa satu orang alim-pun 
maka orang-orang akan mengangkat pemimpin-pemimpin yang bodoh yang 

                                                
23 Abu Hamid Al-Ghazzali, Ihya’ Ulum Ad-Din, jilid 1 hal. 16 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

73 

ditanya kemudian mereka berfatwa tanpa ilmu sehingga mereka pun sesat dan 
menyesatkan.”24  

 
Adapun dari Ulum Ghair Syar’iyyah kita juga bisa melihat realita di 

lapangan mengenai tertinggalnya umat Islam dibanding umat-umat lainnya, baik 
dalam bidang politik, militer, ekonomi, kesehatan maupun teknologi. Padahal 
jenis ilmu ini merupakan ilmu yang sangat urgen dan dibutuhkan oleh 
masyarakat kita. Contoh kecil di bidang kedokteran kandungan, penulis pernah 
melakukan survey sederhana di daerah sekitar tempat tinggal penulis, 
perbandingan antara dokter laki-laki dan dokter perempuan sangat jomplang 
sekali. Cukup sulit menemukan dokter kandung perempuan jika dibandingkan 
dengan dokter kandungan laki-laki. Padahal pekerjaan mereka sangat erat sekali 
kaitannya dengan aurat perempuan. 

Belum lagi kita berbicara komparasi umat Islam dengan umat lainnya, di 
bidang militer misalnya sebagaimana disebutkan di atas kita masih tertinggal 
jauh, ekonomi dan politik juga demikian. Padahal kita pernah memiliki sejarah 
emas memimpin peradaban dunia tatkala umat Islam menjadi rujukan bagi 
umat-umat lainnya khususnya di bidang pendidikan. Untuk itulah kita harus 
mengembalikan masa-masa kejayaan ini dengan cara meningkatkan kualitas dan 
kuantitas kita di bidang ilmu-ilmu fardhu kifayah ghairu syar’iyyah ini. 

Upaya ke arah memang telah dilakukan oleh umat Islam, baik melalui 
jalur government ataupun non-government melalui ORMAS-ORMAS Islam yang 
ada. Dimana kerjasama antara pemerintah dan swasta harus semakin 
ditingkatkan. Karena pondasi pokok yang sangat urgen harus kita bangun adalah 
dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini bukan hanya dilihat dari 
aspek duniawi semata tetapi juga dari aspek ukhrawi, di mana agama Islam 
sangat memberikan motivasi kepada pemeluknya untuk menjadi orang-orang 
yang alim. 

Di antara hadits yang menjelaskan mengenai keutamaan penuntut ilmu 
adalah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Ad-Darda’ dia berkata bahwasanya 
Rasulullah r bersabda: 

                                                
A24 HR. Al-Bukhari, Kitab Al-‘Ilmu – Bab Kaifa Yuqbadhu Al-‘Ilm, jilid 1 hal. 31 s.d. 32, hadits no. 100.  
HR. Muslim, Kitab Al-‘Ilm – Bab Raf’u Al-‘Ilm wa Qabdhahu, jilid 4 hal. 2673, hadits no. 2673. HR. 
At-Tirmidzi, Abwab Al-Ilm – Bab Maa Ja’a fi Dzahab Al-‘Ilm, jilid 4 hal. 328, hadits no. 2653.  HR. 
An-Nasai, Kitab Al-‘Ilm – Bab Kaifa Yurfa’u Al-Ilm, jilid 5 hal. 391, hadits no. 5876. HR. Ahmad, 
Awwalu Musnad Abdillah bin ‘Amr bin Al-‘Ash, jilid 6 hal. 308-309, hadits no. 6787 



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  74  

 َّنإِوَ ،مِلْعِلْا بِلِاطَلِ اضًرِ اھََتحَنِجَْأ عُضََتَلَ ةكَئِلاَمَلْا َّنإِوَ ،ةَِّنجَلْا ىَلإِ اًقیرِطَُ ھَلُ Rَّا لََّھسَ امًلْعِ ھِیفِ سُمَِتلَْی اًقیرِطَ كََلسَ نْمَ
 رِمََقلْا لِضَْفكَ دِبِاَعلْا ىَلعَ مِلِاَعلْا لَضَْف َّنإِوَ ،ءِامَلْا يفِ نِاَتیحِلْا ىَّتحَ ضِرَْلأْاوَ ءِامََّسلا يفِ نْمَُ ھَل رُفِغَْتسَْی مِلْعِلْا بَلِاطَ
 نْمََف ،مَلْعِلْا اوُثَّروَ امََّنإِ ،امًھَرْدِ لاَوَ ارًاَنیدِ اوُثرِّوَُی مَْل ءَاَیبِنَْلأْا َّنإِ ،ءِاَیبِنَْلأْاُ ةَثرَوَ مھ ءَامََلُعلْا َّنإِ ،بِكِاوَكَلْا رِئِاسَ ىَلعَ
 رٍفِاوَ ظٍّحَبَِ ذخََأُ هَذخََأ

“Siapa saja yang menempu jalan untuk menuntut ilmu maka Allah akan mudahkan 
untuknya jalan menuju surga. Sesungguhnya para Malaikat itu meletakkan 
sayapnya kepada para penuntut imu karena ridha dengan yang mereka lakukan. 
Para penuntut ilmu itu akan dimintakan ampun oleh siapa saja yang ada di langit 
maupun di bumi, bahkan ikan-ikan di lautanpun ikut memohonkan ampun untuk 
mereka. Sungguh keutamaan seorang alim dibandingkan dengan ahli ibadah (yang 
tidak alim) seperti keutamaan (cahaya) rembulan dibandingkan (cahaya) seluruh 
bintang. Para Ulama adalah ahli waris dari para Nabi, para Nabi itu tidak 
mewariskan dinar atau dirham, tetapi mereka mewariskan ilmu. Maka siapa saja 
yang ingin mengambil warisan tersebut hendaklah dia mengambil bagian yang 
cukup.” 25 

 
Para ulama dan para mujahid seperti dua sisi mata uang yang saling 

melengkapi satu sama lain. Kedua entitas ini memiliki peran masing-masing 
dalam menciptakan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. Peran penting dari 
para mujahid adalah untuk membebaskan wilayah umat Islam dari penjajahan maupun 
melakukan ekspansi penyebaran dakwah, sedangkan peran para ulama adalah dalam 
rangka mengisi kemerdekaan tersebut ketika telah stabil sehingga bisa bermakna dan 
berisi. Pondasi agama ini diwarnai oleh dua hal merahnya darah para pejuang dan 
hitamnya tinta para ulama. 
 

C. Simpulan 
Dari artikel ini bisa ditarik beberapa kesimpulan penting, antara lain :  

1. Tema besar dari surat At-Taubah ayat 122 ini adalah tentang keutamaan 
menuntut ilmu dan kesetaraannya dengan jihad fii sabilillah. Ayat ini 
memiliki beberapa sababun Nuzul, yang dianggap paling kuat riwayatnya 
adalah riwayat yang menjelaskan bahwasanya ayat ini turun berkenaan 
dengan para sahabat yang ingin ikut perang sariyyah semua sehingga 
meninggalkan Rasulullah r sendirian di Madinah maka turunlah ayat ini 
sebagai bentuk teguran bagi mereka agar tetap ada yang di Madinah guna 
menuntut ilmu dari Nabi r. 

                                                
25 HR. Ibnu Majah, Abwa>b As-Sunnah – Bab Fadhl Al-Ulama wa Al-Hatssu ‘ala Thalabu Al-‘Ilm, jilid 1 
hal. 151, hadits no. 224 



TARQIYAH 
JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI 
Vol. 2, No. 2, 2024 
ISSN: 2746-5934 (online) 
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyah 
 

 
 

75 

2. Ayat ini merupakan ayat yang mentakhsish hukum perintah perang secara 
umum di ayat ke-39 dan 120 karena perbedaan konteks antara ghazwah dan 
sariyyah. Terdapat perbedaan pendapat mengenai siapa yang dimaksud 
dengan ( ّل ّدلا ىفِْ اوھَُّقَفَتَیِ نِیِ ) pada ayat ini, dan pendapat yang dipilih adalah 
pendapat yang sesuai dengan sababun nuzul ayat ini, yaitu orang-orang yang 
memang tidak ikut perang dan tinggal meninmba ilmu dari Rasulullah r. 

3. Tujuan dari memperdalam ilmu agama adalah dalam rangka memberikan 
pencerahan kepada masyarakat dan bukan untuk tujuan-tujuan duniawi.  

4. Hukum Jihad fisik dan menuntut ilmu dibagi menjadi dua macam yaitu ada 
yang sifatnya fardhu ‘ain da nada yang sifatnya fardhu kifayah. Jihad Fardhu 
‘Ain adalah ketika musuh mulai masuk ke wilayah negeri seseorang, 
sementara hukumnya fardhu kifayah ketika mereka masih berada di negeri 
mereka sendiri. Sedangkan menuntut ilmu hukumnya fardhu ‘ain ketika ilmu 
yang dipelajari mengenai tata cara pelaksanaan amalan wajib yang harus 
dilakukan oleh seseorang. Sedangkan menjadi fardhu kifayah ketika yang 
dipelajari adalah ilmu untuk kemaslahatan umum yang cukup dipelajari 
beberapa orang saja. 

5. Umat Islam sampai saat ini masih tertinggal di dalam berbagai bidang 
keilmuan, sehingga harus ada upaya peningkatan agar risalah Islam ini bisa 
memberikan pencerahan untuk alam semesta. 

 
Daftar Pustaka 
 
Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail, Al-Jami’ Al-Musnad Al-Mukhtashar min 

Umuri Rasulillah  wa Sunanihi wa Ayya>mihi (Shahih Al-Bukhari),  
Damaskus : Dar Thauq An-Najat, 1422 H.   

Al-Ghazzali, Abu Ha>mid Ihya’ Ulum Ad-Din, Beirut : Dar Al-Ma’rifah, t.th. 
Al-Qurthubi, Muhammad, Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an, Kairo : Dar Al-Kutub Al-

Mishriyyah, 1384 H / 1964 M. 
An-Nasai, Abu Abdirrahman, Sunan An-Nasa’i, Beirut : Muassasah Ar-Risalah, 

1421 H, 2001 M. 
Ar-Razi, Fakhruddin, Mafatih Al-Ghaib, Beirut : Dar Al-Kutub Al-‘Alamiyyah, 1421 

H/2000 M  
Asy-Syirbini, Muhammad Al-Khathib, Mughni Al-Muhtaj, Beirut : Dr Al-Fikr, t.th.  



Tajun Nashr1, Abd. Khaliq2, Mohammad Athoillah3 
 

 Vol. 2, No. 2, 2024  76  

At-Th>bari, Ibnu Jarir, Jami’ Al-Bayn fi  Ta’wl Al-Qur’an, Riyadh : Muassasah Ar-
Ris>lah, 1420 H/2000 M. 

At-Tirmidzi, Abu ‘Isa, Sunan At-Tirmidzi, Kairo : Mathba’ah Mushthafa Al-Babi, 
1395 H/1975 M.  

Az-Zamakhsyari, Abu Al-Qasim, Tafsir Al-Kassyaf, Beirut : Dar Ihya’ At-Turats, 
t.th. 

Az-Zuhaili, Wahbah, Al-Fiqhu Al-Islami wa Adillatuhu ; Asy-Syamil lil Adillah Asy-
Syar’iyyah wa Al-Ara Al-Madzhabiyyah wa Ahmmu An-Nazhariyyat Al-
Fiqhiyyah wa Tahqiq Al-Ahadits  An-Nabawiyah wa Takhrijuha, Damaskus : 
Dar Al-Fikr, 2020. 

Az-Zuhaili, Wahbah, Tafsir Al-Munir  fi Al-‘Aqidah wa Asy-Syari’ah wa Al-Manhaj, 
Beirut : Dar Al-Fikr Al-Mu’ashir, 1418 H. 

Ibn Al-Hajjaj, Muslim, Al-Musnad Ash-Shahih Al-Mukhtashar bi Naqli Al-‘Adl ‘an 
Al-‘Adl ila Rasulillah (Shahih Muslim), Beirut : Dar Ihya’ At-Turats Al-‘Arabi, 
t.th. 

Ibnu ‘Asyur, Muhammad, Ath-Tahrir wa At-Tanwir, Beirut : Muassasah At-Tarikh 
Al-‘Arabi, 1420 H / 2000 M. 

Ibnu Hanbal, Ahmad, Musnad Al-Imam Ahmad bin Hanbal, Kairo : Dar Al-Hadits, 
1416 H/1995 M. 

Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, t.t.: Dar Ar-Risalah Al-‘Alamiyyah,1430 H/2009 M 
 

 
 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

 


