TARQIYAH

JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI
Vol. 2, No. 2, 2024
ISSN: 2746-5934 (online)

https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyvah

URGENSI MENUNTUT ILMU DAN KESETARAANNYA
DENGAN JIHAD FI SABILILLAH
(TAFSIR SURAT AT-TAUBAH : 122)

Tajun Nashr
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Maskumambang, Gresik, Indonesia
tajunnashr@stitmas.ac.id

Abd. Khaliq
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Maskumambang, Gresik, Indonesia

abdkhalig@stitmas.ac.id

Mohammad Athoillah
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Maskumambang, Gresik, Indonesia

athoillahizo7@gmail.com.

Abstract

The verse discussed in this paper is Surah At-Taubah verse 122. The major
theme raised is about the urgency of studying knowledge which is equal in
virtue to jihad fi sabilillah. This theme is interesting because it talks about
the obligation to study in the middle of the big theme of Surah At-Taubah
itself, which is the issue of physical jihad risking life. This shows the
importance of studying as a foundation for doing good deeds, so the author
is interested in discussing this theme. The type of research method used in
this paper is library research, while the interpretation method used is a
combined method between tahlili and maudui, which comprehensively
discusses each verse and letter in accordance with the order of the mushaf
but grouped into certain themes. The conclusions of this research include: 1.
The virtue of studying is equivalent to the virtue of physical jihad in the way
of Allah. 2. The types of warfare that occurred at the time of the Prophetp
were two, namely ghazwah whose law was fardhu 'ain because it was led
directly by the Prophetp and sariyyah whose law was fardhu kifayah because
it was not led directly by him. 3. Types of Science based on the law are also
divided into two, namely science fardhu 'ain which must be studied by
everyone based on their needs and science fardhu kifayah which must be
studied in certain communities because of the importance of this knowledge
so that it can be useful for the wider community.

Keywords: Demanding Knowledge, Jihad, Fardhu 'Ain, Fardhu Kifayah

61



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

Abstrak

Ayat yang dibahas pada paper ini adalah Surat At-Taubah ayat 122. Tema
besar yang diangkat adalah mengenai urgensi menuntut ilmu yang
disetarakan keutamaannya dengan jihad fi sabilillah. Tema ini menarik sebab
membicarakan mengenai kewajiban menuntut ilmu di tengah tema besar
dari surat At-Taubah itu sendiri yaitu permasalahan seputar jihad fisik
mempertaruhkan nyawa. Hal ini menunjukkan betapa pentingnya menuntut
ilmu sebagai landasan dalam beramal, sehingga penulis pun tertarik untuk
membahas tema ini. Jenis metode penelitian yang digunakan di paper ini
adalah studi pustaka (library research), sedangkan metode penafsiran yang
digunakan adalah metode gabungan antara tahlili dan maudui vyaitu
membahas secara komprehensif setiap ayat dan surat sesuai dengan urutan
mushaf tetapi dikelompokkan ke dalam tema-tema tertentu. Kesimpulan
dari penelitian ini antara lain : 1. Keutamaan menuntut ilmu itu setara
dengan keutamaan berjihad secara fisik di jalan Allah. 2. Jenis peperangan
yang terjadi di zaman Nabi p ada dua yaitu ghazwah yang hukumnya fardhu
‘ain karena dipimpin langsung oleh Nabi p dan sariyyah yang hukumnya
fardhu kifayah karena tidak dipimpin langsung oleh beliau. 3. Jenis Ilmu
berdasarkan hukumnya juga dibagi menjadi dua yaitu ilmu fardhu ‘ain yang
wajib dipelajari oleh setiap orang berdasarkan kebutuhannya dan ilmu
fardhu kifayah yang harus ada yang mempelajari dalam komunitas tertentu
karena pentingnya ilmu tersebut agar bisa bermanfaat untuk masyarakat
luas.

Kata Kunci : Menuntut Ilmu, Jihad, Fardhu ‘Ain, Fardhu Kifayah
A. Pendahuluan

Tema yang akan dibahas oleh penulis pada artikel ini adalah Urgensi
Menuntut [Imu Dan kesetaraannya dengan jihad fi sabilillah. Tema ini diambil
dari esensi surat At-Taubah : 122. Berikut ini ayat yang dibahas beserta
terjemahannya :

G w k< - s .

550805 ciall 8 ) sl Al 2gia 4858 K Be 58 V31 468 152600 ()3l 3all YR g

T O350 b 2l 138513 a8

“Tidak sepatutnya orang-orang mukmin pergi semuanya (ke medan perang).

Mengapa sebagian dari setiap golongan di antara mereka tidak pergi (tinggal

bersama Rasulullah) untuk memperdalam pengetahuan agama mereka dan

memberi peringatan kepada kaumnya apabila mereka telah kembali, agar mereka
dapat menjaga dirinya” (At-Taubah : 122)

Surat At-Taubah merupakan surat yang mayoritas pembahasannya adalah
mengenai peperangan atau jihad secara fisik. Dari awal surat sampai ayat 41
berbicara mengenai anjuran untuk berjihad dengan jiwa dan harta di jalan Allah.

Vol. 2, No. 2, 2024 62



TARQIYAH

JURNAL PE%IDIKAN DAN LITERASI

Vol. 2, No. 2, 2024

ISSN: 2746-5934 (online)
https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/targiyah

Kemudian di bagian kedua sampai akhir Surat berbicara mengenai sifat-sifat
orang munafiq dan bahaya mereka, juga disela-sela itu ada pembahasan terkait
orang-orang Arab Badui yang menolak untuk ikut serta dalam jihad, dan ayat ini
ditutup dengan perbandingan antara sifat orang-orang mu’'min dan orang-orang
munafiq termasuk di antaranya adalah pembahasan mengenai perintah agar ada
orang-orang tertentu yang memperdalam ilmu agama.'

Dari sini bisa terlihat bahwasanya tema pentingnya menuntut ilmu (jihad
aqli) yang disebutkan di bagian akhir surat At-Taubah ini merupakan tema yang
disebutkan ditengah-tengah pembahasan tema jihad secara fisik. Secara lebih
detail akan dibahas di bagian berikutnya dari artikel ini.

B. Pembahasan

Sebelum kita ulas lebih jauh mengenai Tafsir Surat At-Taubah ayat 122 ini
perlu kita paparkan terlebih dahulu mengenai sababun nuzul ayat ini. Karena
pengetahuan terhadap sababun nuzul suatu ayat akan sangat membantu sekali
dalam pemahaman suatu ayat. Ada beberapa riwayat yang menjelaskan mengenai
sebab diturunkannya surat At-Taubah ayat 122 ini. Antara lain :

1. Ayat ini diturunkan kepada para sahabat yang ditugaskan untuk berdakwah
di perkampungan badui, kemudian ketika turun ayat berikut :

A I3 e 1EAE G oY) G addsa (e Al Y (& L

“Tidak sepatutnya bagi penduduk Madinah dan orang-orang Arab Badui yang

berdiam di sekitar mereka untuk tidak turut menyertai Rasulullah (pergi
berperang)...” (At-Taubah : 120)

Mereka semua ingin kembali ke Madinah karena khawatir termasuk golongan
yang menyelisihi Rasulullah &, maka kemudian turunlah ayat ini sebagai
bentuk rukhshah bagi mereka.?

2. Ayat ini turun berkenaan dengan para sahabat yang ingin ikut perang semua
dalam peperangan sariyah (yang tidak dipimpin Rasulullah &) sehingga
mereka meninggalkan Rasulullah ¢ sendirian di Madinah. Imam Ath-Thabari
berkata, telah menceritakan kepadaku Al-Husain dia berkata, aku mendengar
Abu Mu’adz berkata, telah menceritakan kepada kami Ubaid bin Sulaiman,

' Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir fi Al-‘Agidah wa Asy-Syari’ah wa Al-Minhayj, jilid 10 hal. 94
2 Ibnu Jarir At-Thabari, Jami’ Al-Bayan fi Ta 'wil Al-Qur’an, jilid 14 hal. 566

63



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

dia berkata, aku mendengar Adh-Dhahhak berkata (dalam menafsirkan ayat
ini) :

13 S el Jal V) caie Calay (o) Cpalisall e 2aY Jag ol iy 136 13) i 8 S
(O oany 03 (s pml 131 Ul S8 433 ) Vil (o agd Oyl o)yl 5l
sm ) an )5l ) agd JU ¢yl Caman ) 136 dre Guac il Adaial e dl) o o320
ol 8 e sl 5 a5 U 4 o Sams U ) o ok aile 1 L
“Ketika Nabiyullah ikut serta dalam sebuah peperangan maka tidak ada umat
Islam yang boleh absen kecuali bagi orang-orang yang memiliki udzur. Namun
sebaliknya ketika beliau (tidak ikut berperang) dan mengutus pasukan saraya,
tidak ada yang boleh bergabung dengan pasukan tersebut kecuali orang-orang
yang diizinkan beliau &. Ketika pasukan saraya itu berperang maka turunlah
ayat Al-Qur’an, pada saat itu Rasulullah ¢ membacakan ayat tersebut kepada
para sahabat yang masih bersama beliau. Ketika pasukan saraya sudah
kembali maka teman-teman mereka yang tidak ikut berperang tadi berkata
kepada mereka, “Ketika kalian berperang Allah telah menurunkan kepada nabi
kalian ayat Al-Qur’an,” maka mereka pun membacakan dan mengajarkan
ayat-ayat tersebut.’

3. Ayat ini menceritakan tentang utusan para kabilah Arab yang dikirim
menemui Rasulullah ¢ untuk belajar ilmu agama kepada beliau, kemudian
mereka bertanya apa yang harus mereka sampaikan kepada kaum mereka
ketika mereka sudah pulang.*

4. Ayat ini menceritakan tentang utusan para kabilah Arab yang dikirim
menemui Rasulullah & untuk belajar ilmu agama kepada beliau, kemudian
mereka bertanya apa yang harus mereka sampaikan kepada kaum mereka
ketika mereka sudah pulang.’

Beberapa riwayat di atas meskipun secara jalan cerita terdapat perbedaan
tetapi memiliki esensi yang hampir sama yaitu mengenai kewajiban
memperdalam agama bagi sebagian umat Islam yang memiliki kompetensi di
bidang tersebut dan kemudian mengajarkannya untuk kaumnya masing-masing
ketika telah mendapatkan ilmu itu. Imam Ath-Thabari dalam hal ini lebih
memilih riwayat yang kedua, yaitu teguran untuk para sahabat yang memutuskan
untuk ikut berperang semua ketika ada seruan untuk sariyyah (perang yang tidak
dipimpin langsung oleh Nabi) dan meninggalkan Nabi p sendirian di Madinah.
Alasan Imam Ath-Thabari memilih riwayat ini adalah karena lebih sesuai dengan

3 Ibid., hadits ke 17473
4 Ibid., jilid 14 hal. 569
5 Tafsir At-Thabari, jilid 14 hal. 569

Vol. 2, No. 2, 2024 64



TARQIYAH

JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI
Vol. 2, No. 2, 2024
ISSN: 2746-5934 (online)

https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyvah

ayat sebelumnya yaitu ayat ke-120 yang berisi perintah agar tidak ada umat Islam
yang menyelisihi peperangan yang dipimpin langsung oleh Rasulullah p, lalu di
ayat ke-122 ini berbicara tentang hukum sebaliknya yaitu tidak boleh mengikuti
perang yang tidak dipimpin langsung oleh Rasulullah p kecuali bagi orang-orang
yang beliau pilih.°

Korelasi atau munasabah ayat ini dengan ayat-ayat sebelumnya adalah
bahwasanya ayat-ayat sebelumnya berbicara mengenai dorongan kepada umat
Islam agar membersamai Rasulullah p dalam situasi perang yang langsung beliau
pimpin guna kemaslahatan penyebaran agama Islam. Sementara ayat ini juga
berbicara mengenai dorongan kepada umat Islam untuk membersamai
Rasulullah p dalam rangka menimba ilmu dari beliau untuk kemudian
disebarkan kepada orang-orang yang tidak hadir di momen tersebut.” Maka pada
dasarnya korelasi ayat ini dengan ayat sebelumnya sangat kuat sekali, yaitu dari
aspek dorongan agar umat Islam senantiasa membersamai Rasulullah p dalam
situasi perang maupun damai, dalam situasi mudah maupun sulit.

Terdapat perbedaan pendapat di kalangan para ulama apakah ayat ini
menjadi nasikh hukum yang dikandung di pada ayat ke-39 dan ayat ke-120 dari
surat At-Taubah ataukah tidak. Ibnu Zaid dan Mujahid berpendapat bahwasanya
ayat ini menghapus hukum di ayat tersebut yang berisi kewajiban berjihad secara
umum dan ancaman bagi orang-orang yang tidak mau berjihad®, Namun Jumhur
Ulama mengatakan bahwasanya ayat ini tidak menasakh hukum tersebut, tetapi
mentakhshish kandungan hukumnya. Konteks hukum ayat ini berbeda dengan
konteks hukum ayat 39 dan 120. Ayat ini berbicara mengenai peperangan khusus
(sariyyah), sedangkan ayat 29 dan 120 berbicara mengenai peperangan umum
(ghazwah).’

Sebab sebagaimana disebutkan dalama sababun nuzul bahwa perintah
yang terkandung dalam ayat ini sangat erat kaitannya dengan peristiwa perang
Tabuk, dimana pada waktu perang Tabuk banyak orang-orang munafiq yang
membelot tidak mau mengikuti peperangan tersebut. Sehingga Allah I pun
menjelaskan mengenai sifat orang-orang munafiq tersebut, dan sejak itulah
sebagaiana disebutkan oleh Ibnu ‘Abbas umat Islam berjanji bahwasanya mereka

6 Ibid., jilid 14 hal. 572.

7" Ibnu ‘Asyur, Ath-Tahrir wa At-Tanwir, jilid 11 hal. 59

8 Al-Qurthubi, Al-Jami li Ahkam Al-Qur’an, jilid 8 hal. 293.

® Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir AI-Manar, jilid 11 hal. 64.

65



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

tidak akan absen dari semua peperangan baik yang dipimpin langsung oleh
Rasulullah p atau tidak, sehingga mereka pun meninggalkan Rasulullah p
sendirian di Madinah ketika terjadi sariyyah, lalu turunlah ayat ini.”

Untuk itulah penulis lebih condong ke pendapat Jumhur Ulama ini.
Sehingga larangan yang terdapat di awal ayat (A4S 15585 Gsiaball (& Lg) itu
khusus untuk perang-perang sariyyah, sementara untuk ghazwah hukum
tersebut tetap berstatus fardhu ‘ain.

Selanjutnya, terdapat perbedaan lagi di kalangan para ulama mengenai
kandungan ayat ini, apakah kandungan hukum pada ayat ini merupakaan
rangkaian hukum yang terkait dengan jihad ataukah hukum yang berdiri sendiri
dalam konteks kewajiban menuntut ilmu dan tidak ada hubungannya dengan
jihad fisik. Perbedaan ini lahir dari perbedaan penafsiran mengenai siapa yang
dimaksud dengan orang-orang yang memperdalam ilmu agama (cs b | saiid)
pada ayat ini.

Perspektif pertama yang memandang bahwasanya kandungan hukum
dalam ayat ini adalah rangkaian jihad pun terbagi menjadi dua pendapat :

Pendapat pertama yang bersumber dari pendapat Ibnu Abbas, Muja>hid
dan Qata>dah. Mereka mengatakan bahwasanya orang-orang yang
memperdalam Ilmu agama yang dimaksud adalah orang-orang yang tidak ikut
perang sariyyah sehingga makna ayat ini adalah setiap kelompok harus membagi
peran ada yang bertugas ikut bertempur di medan perang dan ada yang tinggal
dan belajar bersama Nabi p.

Pendapat kedua, di antara yang memiliki pendapat ini adalah Al-Hasan
Al-Bashri, mereka menafsirkan yang dimaksud adalah orang-orang vyang
berperang itu sendiri, sehingga makna ayat ini adalah mengapa tidak ada
sebagian dari mereka yang berperang sehingga mereka menjadi orang-orang yang
mempelajari ilmu agama melalui praktek perang yang mereka lakukan.

Mereka beralasan bahwasanya makna tafagquh di sini bukan hanya
sebatas mempelajari teori semata tetapi juga belajar secara langsung melalui
praktek yang mereka lakukan. Dengan menyaksikan secara langsung
kemenangan umat Islam atas kaum musyrikin dalam peperangan meskipun
jumlah mereka sedikit akan menjadikan mereka semakin yakin dan memahami
tanda-tanda dan janji-janji Allah bagi orang-orang yang beriman.” Di antara yang
mendukung perspektif ini adalah Sayyid Quthb penulis Tafsir fi> Dhila>l Al-

10 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib, jilid 16 hal. 179.
1 Tbid.,

Vol. 2, No. 2, 2024 66



TARQIYAH

JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI
Vol. 2, No. 2, 2024
ISSN: 2746-5934 (online)

https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyvah

Qur’a>n, beliau mengatakan bahwasanya Figih Islami itu anak kandung dari
Harakah Islamiyah.™
Perspektif Kedua. memandang bahwasanya hukum yang dikandung ayat
ini tidak ada hubungannya dengan hukum jihad. Di antara yang menafsirkan
dengan perspektif ini adalah Az-Zamakhsyari, beliau menjelaskan bahwasanya
makna ayat ini adalah tidak sepatutnya semua orang-orang mu’'min itu semuanya
pergi untuk pergi untuk menimba langsung kepada Rasulullah p, karena
meskipun menuntut ilmu itu hukum asalnya fardhu ‘ain bagi setiap umat Islam
sebagaimana disebutkan dalam hadits dari Anas bin Malik bahwasanya
Rasulullah p bersabda :
olis 08 e Aimy 3 oladl Gl
“Menuntut ilmu itu hukumnya wajib bagi setiap muslim.”
Tetapi ketika hal tersebut tidak memungkinkan maka cukup perwakilan
dari suku-suku dan kelompok yang ada untuk belajar langsung kepada Rasulullah
p dan kemudian mengajarkan kepada mereka mengenai ilmu yang mereka
pelajari tersebut.” Ini menunjukkan bahwasanya Az-Zamakhsyari dalam
menafsirkan kata (3&) pada ayat tersebut dengan pergi untuk menuntut ilmu
bukan pergi untuk berjihad sebagaimana dikemukakan oleh para ulama yang lain
semisal Ibnu Jarir Ath-Thabari, Ibnu Katsir dan Ibnu ‘Asyur.

Meskipun Az-Zamakhsyari juga menyebutkan penafsiran lain yang sama
dengan para ulama yang disebutkan sebelumnya tetapi beliau kembali
menegaskan bahwasanya keutamaan menuntut ilmu itu lebih besar daripada
berjihad secara fisik. Beliau mengatakan :

o 1okl ¥ (a0 pelie] (s sleal) ) Al pgie 88,8 US e i ol 150

Capally 2Mall (e 130 alae | A3adly Jlaadl (Y ¢ LSV dgall sa g2 asal)

“...maka para kabilah itu diperintahkan agar ada dari setiap golongan tersebut
beberpa orang yang berjihad dan sebagian yang lain untuk memperdalam ilmu
agama, hal ini agar mereka tidak terputus dari memperdalam ilmu agama yang

merupakan jihad terbesar, karena perdebatan dengan argument itu lebih besar
dampaknya daripada pertarungan dengan pedang.’™

12 Sayyid Quthb, Fi Dhilal Al-Qur’an, jilid 4 hal. 109.

13 HR. Ibnu Majah, Abwab As-Sunnah, Bab Fadhl Al- ‘Ulama wa Al-Hatssu ‘ala Thalabi Al-1lm, jilid 1
hal. 151, hadits no. 224.

14 Az-Zamakhsyari, Tafsir Al-Kassyaf, jilid 2 hal. 308.

15 1bid., jilid 2 hal. 309

67



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

Dari tiga pendapat di atas pendapat yang lebih sesuai dengan sababun
nuzul ayat di atas adalah pendapat pertama dari perspektif pertama. Pendapat
inilah yang dipilih oleh Al-Qurthubi dan Rasyid Ridha, bahkan Rasyid Ridha
mengatakan bahwasanya pendapat kedua merupakan penafsiran ayat yang
terlalu dipaksakan (takalluf). Beliau beralasan bahwasanya menafsirkan orang
yang menyaksikan secara real kemenangan umat Islam sebagai bentuk
memperdalam ilmu agama itu penafsiran yang kurang tepat, meskipun hal itu
masuk dalam keumuman makna figih.

Karena yang dimaksud dengan tafaqquh fiddin pada ayat ini adalah
mempelajari ilmu agama dengan upaya yang maksimal dan berjenjang. Makna
inilah yang paling sesuai untuk menggambarkan situasi saat itu, dimana orang-
orang yang membersamai Rasulullah p untuk menuntut ilmu bersama beliau
adalah orang-orang yang setiap hari ilmu dan pemahamannya semakin
bertambah sebab masa itu adalah masa pensyariatan.'

Di akhir ayat ini Allah I menyebutkan lafadh (&35 P ) yang artinya agar
mereka memberikan peringatan bagi kaum mereka. Kalimat ini merupakan
penjelasan mengenai tujuan dari upaya memperdalam agama yang disebutkan di
bagian awal, yaitu dalam rangka memberikan pencerahan kepada umat. Para
ulama menjelaskan bahwasanya yang dimaksud dengan memberikan peringatan
di sini adalah memberikan peringatan kepada kaum mereka dari kebodohan,
perbuatan maksiat dan memberikan motivasi untuk mereka agar bersemangat
dalam mempelajari ilmu agama. Sehingga goal akhir yang diharapkan adalah
semua umat yang didakwahi itu memahami dengan benar ajaran agama mereka,
mendakwahkannya, membelanya sehingga hidayah yang diberikan oleh Allah I
bisa meliputi alam semesta.”

Jika tujuan seseorang dari memperdalam ilmu agama adalah hal itu maka
orang tersebut telah berada pada rel yang benar dan jalan yang lurus. Sebaliknya
ketika tujuan dari memperdalam ilmu agama adalah dalam rangka ingin
mendapatkan keuntungan duniawi semata seperti pangkat, jabatan, popularitas,
pujian dari orang lain, agar bisa menyombongkan diri atas orang lain atau
keuntungan-keuntungan pribadi lainnya maka dia termasuk orang yang mencari
dunia dengan memanfaatkan agamanya.” Orang-orang seperti ini merupakan

16 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, jilid 11 hal. 64. Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Ahkam Al-
Qur’an, jilid 8 hal. 295

17 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih Al-Ghaib,jilid 16 hal. 181

18 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir Al-Manar, jilid 11 hal. 63

Vol. 2, No. 2, 2024 68



TARQIYAH

JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI
Vol. 2, No. 2, 2024
ISSN: 2746-5934 (online)

https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyvah

orang-orang yang merugi sebagaimana yang digambarkan oleh Allah I dalam ayat
berikut :
UW(‘G"‘ Qj.\;n&i}ss}h.)ﬂ\ a}\aj\‘;a@_xmdaau.tﬂ\ Yuc\uq)m‘ibe)s:.\.\:ghds
Bia
“Katakanlah (Nabi Muhammad), “Apakah perlu kami beri tahukan orang-orang
yang paling rugi perbuatannya kepadamu?” (Yaitu) orang-orang yang sia-sia
usahanya dalam kehidupan dunia, sedangkan mereka mengira bahwa mereka
berbuat sebaik-baiknya”. (Al-Kahfi : 103-104)

Status hukum jihad secara fisik selain ditentukan apakah dipimpin
langsung oleh Nabi p atau tidak, juga bisa ditentukan oleh situasi yang melatar-
belakangi dilakukannya jihad tersebut. Karena pasca Nabi p wafat tentu saja
status ghazwah dan sariyyah sudah tidak berlaku lagi. Dalam hal ini para ulama
membagi jihad menjadi dua macam : nafir ghairu ‘am dan nafir ‘am.

Yang dimaksud dengan nafir ghairu ‘am adalah jihad yang status
hukumnya fardhu kifayah. Ini merupakan hukum asal dari jihad. Artinya
hukumnya wajib secara umum, tetapi jika ada yang telah menjalankan tugas ini
maka gugur kewajiban dari yang lain. Kriteria jenis ini adalah jihad yang
dilakukan melawan musuh yang masih berada di wilayah negeri mereka sendiri.
Dalil dari jihad jenis ini selain dari ayat yang dibahas di artikel ini juga firman
Allah I berikut ini :

O (-GJUAL’ Al Jul o8 QJMU ol P e e 3al e uﬁﬂj‘ s Y
A Jtady Aall s ey 500 Gl B peadlly sl al Ciaddl) Bl (iad
Lake 1530 Gaadll Jle Gingaal

“Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (yang tidak ikut berperang)
yang tidak mempunyai 'uzur dengan orang-orang yang berjihad di jalan Allah
dengan harta mereka dan jiwanya. Allah melebihkan orang-orang yang berjihad
dengan harta dan jiwanya atas orang-orang yang duduk[340] satu derajat. kepada
masing-masing mereka Allah menjanjikan pahala yang baik (surga) dan Allah
melebihkan orang-orang yang berjihad atas orang yang duduk[341] dengan pahala
yang besar.” (An-Nisa’: 95)

Pada ayat di atas Allah menjelaskan mengenai keutamaan orang-orang
yang berjihad di jalan Allah baik melalui harta atau nyawa dengan orang-orang
yang tidak ikut serta jihad meskipun tanpa udzur. Namun kemudian Allah

69



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

menyebutkan (4l 41 s 5 S 5) yang artinya mereka semua mendapatkan pahala
yang besar, baik orang yang ikut jihad atau tidak dan tanpa udzur. Karena
memang konteks ayat ini adalah jihad yang statusnya fardhu kifayah.

Sedangkan yang dimaksud dengan nafir ‘am adalah jihad yang status
hukumnya fardhu ‘ain untuk diikuti. Hukum jihad bisa menjadi fardhu ‘ain
ketika salah satu kondisi ini terjadi, yaitu : 1- Ketika sudah berhadap-hadapan
dengan musuh di medan perang, 2-ketika musuh telah memasuki negeri yang
kita tempati dan 3- Ketika pemimpin tertinggi memberikan instruksi untuk
berjihad maka wajib hukumnya bagi penduduk negeri tersebut untuk berjihad
bersamanya.”

Dalam kondisi tidak mampu, seperti kondisi masuknya musuh yang
menyerbu ke suatu negeri sedangkan penduduk negeri tersebut tidak mampu
menghadapi mereka maka umat Islam yang ada di sekitar negeri tersebut wajib
hukumnya memberikan bantuan militer kepada mereka. Jika mereka tidak
mampu maka yang lebih dekat lagi wajib memberikan bantuan dan seterusnya
sampai kewajiban tersebut semakin melebar kepada umat Islam seluruh dunia.*

Contoh real dari kondisi ini adalah apa yang menimpa saudara-saudara
kita di Palestina hari ini. Hampir 8o puluh tahun lalu mereka dijajah oleh Zionis
Israel yang merebut tanah mereka sejengkal demi sejengkal sampai wilayah
mereka tinggal sedikit sekali dari wilayah asli yang dimiliki. Pembunuhan warga
tidak berdosa, pemboman rumah-rumah penduduk, penculikan dan
penganiayaan mereka alami dengan luar biasa. Ketika ada upaya perlawanan dari
mereka dan serangan kepada para penjajah maka balasan yang mereka berikan
pun berkali-kali lipat. Dalam situasi seperti itu maka kewajiban untuk membela
Palestina sebenarnya bukan hanya menjadi tanggungjawab penduduk aslinya
saja, tetapi umat Islam yang ada di sekitar wilayah tersebut wajib hukumnya
memberikan bantuan kepada mereka, bukan hanya bantuan logistic tetapi juga
bantuan militer. Apalagi di Palestina terdapat salah satu tempat suci umat Islam
yaitu Masjidil Agsha.

Hanya saja kondisi negeri-negeri muslim saat ini yang mayoritas
tersandera oleh kekuatan-kekuatan negara besar lain membuat mereka tidak
leluasa memberikan bantuan militer atau melakuka ultimatum kepada Israel agar
angkat kaki dari Palestina. Sehingga seperti yang bisa kita saksikan hari ini upaya

19 Wahbah Az-Zuhaili, AI-Fighu Al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 8 hal. 5849 s.d. 5850.
20 Muhammad Al-Khathib Asy-Syirbini, Mughni Al-Muhtaj, jilid 4 hal. 208 s.d. 219. Ibnu Qudama, 4I-
Mughni, jilid 8 hal. 348.

Vol. 2, No. 2, 2024 70



TARQIYAH

JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI
Vol. 2, No. 2, 2024
ISSN: 2746-5934 (online)

https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyvah

maksimal yang dilakukan oleh para pemimpin negeri muslim hanya sebatas
kecaman dan bantuan-bantuan kemanusiaan semata.

Maka ditengah situasi seperti ini yang wajib kita lakukan sebagai warga
sipil biasa adalah bantuan sebisa mungkin yang kita lakukan baik berupa doa
yang senantiasa kita panjatkan, donasi yang kita kirimkan kepada mereka untuk
bantuan kemanusiaan serta menyuarakan kepada seluruh dunia mengenai nasib
saudara-saudara kita yang ada di sana.

Adapun hukum menuntut ilmu juga hampir sama dengan hukum jihad
fisik, yaitu ada yang statusnya fardhu ‘ain dan ada yang statusnya fardhu Kifayah.
Berikut ini penjelasan lebih lengkapnya :

1. Ilmu Fardhu ‘Ain,

Yaitu segala macam ilmu mengenai tata cara pelaksanaan amalan wajib
yang harus dilakukan oleh seseorang. Cakupan ilmu ini menurut Al-Ghazzali
meliputi tiga hal yaitu : 1-I'tigad (Keyakinan) seperti mempelajari dua kalimat
syahadat dan mempelajari maknanya. 2-Fi’il (Perbuatan) seperti : Belajar Shalat
dan puasa bagi yang sudah baligh dan masuk waktunya, zakat dan haji bagi
yang mampu. 3-Tark (Meninggalkan sesuatu) seperti : Mengetahui hal-hal
yang dilarang seperti makanan dan minuman haram, melihat yang
diharamkan, perkataan yang diharamkan dan lain-lain. *

Maka ilmu yang wajib diketahui oleh setiap orang pun tidak mesti
persis sama antara setiap orang, karena ada orang yang wajib mempelajari
ilmu tertentu yang tidak wajib dipelajari bagi yang lain, contohnya seorang
pedangang wajib mempelajari figih muamalat, seorang dokter wajib
mempelajari hukum-hukum yang terkait dengan figih kedokteran, seorang
supir wajib mempelajari figih safar dan seterusnya.

2. Ilmu Fardhu Kifayah

[Imu Fardhu Kifayah adalah ilmu yang tidak wajib dipelajari oleh setiap
orang dan cukup dipelajari oleh beberapa orang saja, karena jika semua orang
fokus mempelajari satu bidang maka bidang-bidang yang lain akan terlaikan
dan terabaikan sehingga menyebabkan madharat.** Imam Al-Ghazza>li
membagi ilmu fardhu kifayah ini menjadi dua kategori yaitu Ulum Syar’iyyah
dan Ulum Non-Syar’iyyah. Pembagian ini berdasarkan sumber mendapatkan
ilmu tersebut Ulum Syar’iyyah adalah ilmu yang sumbernya murni berasal dari

2! Abu Hamid Al-Ghazzali, Ihya’ Ulum Ad-Din, jilid 1 hal. 15
22 Al-Qurthubi, Al-Jami liahkam Al-Qur’an, jilid 8 hal. 295

71



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

Rasulullah p, sedangkan Ulum Ghair Syar’iyyah adalah ilmu-ilmu yang
sumbernya berasal dari logika, percobaan dan pendengaran. Artinya ini bukan
pembagian dari aspek positif dan negatifnya suatu ilmu tetapi hanya dari asal
muasal dan sumbernya.

Kategori Ulum Syar’iyyah yang fardhu Kifayah mencakup empat hal
yaitu : 1-Ushul (Pokok) seperti Al-Qur’an, As-Sunnah, [jma’ dan Atsar Sahabat.
2-Furu’ (Cabang) yaitu ilmu yang digunakan untuk memahami ilmu-ilmu
ushul seperti : [Imu Figih dan Tashawwuf. 3-Mugaddimat (Ilmu Alat) seperti :
Bahasa, Nahwu dan Khat. 4-Mutammimat (Pelengkap) seperti : Ulumul
Qur’an, Ulumul Hadits, Ushul Fiqih dll.

Kategori Ulum Ghairu Syar’i yang fardhu Kifayah untuk dipelajari
mencakup tiga hal yaitu : -Mahmud (Dianjurkan untuk dipelajari), ini dibagi
menjadi dua lagi yaitu : a-Level Fardhu Kifayah Pokok yaitu [lmu yang menjadi
landasan pokok urusan-urusan duniawi yang primer seperti ilmu kedokteran,
matematika, industry dan politik. b-Level Fadhilah yaitu level lanjutan seperti
memperdalam ilmu kedokteran dan matematika (sampai spesialisasi yang
mendetail). 2-Madzmum (Terlarang untuk dipelajari) seperti I[lmu Sihir, Jampi-
jampi, menipu dan lain-lain. 3-Mubah (Boleh untuk dipelajari) seperti Ilmu
Sya’ir, Sejarah dan lain-lain.*

Ayat yang dibahas pada artikel ini sangat erat kaitannya dengan ilmu
fardhu kifa>yah dari aspek ulu>m syar’iyyah. Dimana dalam bidang ini umat
Islam harus lebih meningkatkan kembali geliat dalam mempelajarinya.
Karena jika tidak demikian akan bermunculan orang-orang yang sebenarnya
dari aspek keilmuan kurang mumpuni tetapi berani berbicara, berfatwa
bahkan menyalah-nyalahkan orang-orang yang tidak sepaham dengannya
tanpa dasar argumentasi yang kuat. Fenomena ini bisa muncul karena
terjadinya krisis ulama di kalangan umat Islam sebagaimana diriwayatkan
dalam hadits dari jalur Abdullah bin ‘Amr bin Al-Ash dia berkata, Rasulullah p
bersabda:

A3 s sl (i alall Goady (815 ) (e 48 55 )30 Alad) iy ¥ G
| olal 5 ) slad ol i 15806 1518 WEA W ey D 383 LAlle (3%

“Sungguh Allah tidak mencabut ilmu dengan sekali cabutan dari hamba-
hamba-Nya. Namun cara Allah mencabut ilmu adalah dengan cara

mewafatkan para ulama sehingga ketika tidak tersisa satu orang alim-pun
maka orang-orang akan mengangkat pemimpin-pemimpin yang bodoh yang

23 Abu Hamid Al-Ghazzali, Ihya’ Ulum Ad-Din, jilid 1 hal. 16

Vol. 2, No. 2, 2024 72



TARQIYAH

JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI
Vol. 2, No. 2, 2024
ISSN: 2746-5934 (online)

https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyvah

ditanya kemudian mereka berfatwa tanpa ilmu sehingga mereka pun sesat dan
menyesatkan.”™*

Adapun dari Ulum Ghair Syar’iyyah kita juga bisa melihat realita di
lapangan mengenai tertinggalnya umat Islam dibanding umat-umat lainnya, baik
dalam bidang politik, militer, ekonomi, kesehatan maupun teknologi. Padahal
jenis ilmu ini merupakan ilmu yang sangat urgen dan dibutuhkan oleh
masyarakat kita. Contoh kecil di bidang kedokteran kandungan, penulis pernah
melakukan survey sederhana di daerah sekitar tempat tinggal penulis,
perbandingan antara dokter laki-laki dan dokter perempuan sangat jomplang
sekali. Cukup sulit menemukan dokter kandung perempuan jika dibandingkan
dengan dokter kandungan laki-laki. Padahal pekerjaan mereka sangat erat sekali
kaitannya dengan aurat perempuan.

Belum lagi kita berbicara komparasi umat Islam dengan umat lainnya, di
bidang militer misalnya sebagaimana disebutkan di atas kita masih tertinggal
jauh, ekonomi dan politik juga demikian. Padahal kita pernah memiliki sejarah
emas memimpin peradaban dunia tatkala umat Islam menjadi rujukan bagi
umat-umat lainnya khususnya di bidang pendidikan. Untuk itulah kita harus
mengembalikan masa-masa kejayaan ini dengan cara meningkatkan kualitas dan
kuantitas kita di bidang ilmu-ilmu fardhu kifayah ghairu syar’iyyah ini.

Upaya ke arah memang telah dilakukan oleh umat Islam, baik melalui
jalur government ataupun non-government melalui ORMAS-ORMAS Islam yang
ada. Dimana kerjasama antara pemerintah dan swasta harus semakin
ditingkatkan. Karena pondasi pokok yang sangat urgen harus kita bangun adalah
dalam bidang ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini bukan hanya dilihat dari
aspek duniawi semata tetapi juga dari aspek ukhrawi, di mana agama Islam
sangat memberikan motivasi kepada pemeluknya untuk menjadi orang-orang
yang alim.

Di antara hadits yang menjelaskan mengenai keutamaan penuntut ilmu
adalah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Ad-Darda’ dia berkata bahwasanya
Rasulullah p bersabda:

A** HR. Al-Bukhari, Kitab Al- ‘llmu — Bab Kaifa Yugbadhu Al- ‘Ilm, jilid 1 hal. 31 s.d. 32, hadits no. 100.
HR. Muslim, Kitab Al-‘Ilm — Bab Raf’u Al-‘llm wa Qabdhahu, jilid 4 hal. 2673, hadits no. 2673. HR.
At-Tirmidzi, Abwab Al-Ilm — Bab Maa Ja’a fi Dzahab Al-‘Ilm, jilid 4 hal. 328, hadits no. 2653. HR.
An-Nasai, Kitab Al-llm — Bab Kaifa Yurfa'u Al-Ilm, jilid 5 hal. 391, hadits no. 5876. HR. Ahmad,
Awwalu Musnad Abdillah bin ‘Amr bin Al-‘Ash, jilid 6 hal. 308-309, hadits no. 6787

73



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

u\}‘gﬂ\quu)tg_\m\c@xa\swd\u\}‘M\g\mﬁuﬂ\d@wmwmﬁﬁuw
,Aﬂ\d‘dsmu\u;;ewd.du\} ) 3 il o ap slaldl 8 fa Al 58 L il
‘(J:J\ \}U}LA.\\ ‘LAAJJY} \)Lud \).\J)A(J;L\.uy‘ U‘ c;\_\.\.i\)!\‘\_ujeﬁs;wﬂ\ U‘ “_:S\)SM ).\Lu‘;c
)a\}l-..;.a_u;\a_\;\

“Siapa saja yang menempu jalan untuk menuntut ilmu maka Allah akan mudahkan

untuknya jalan menuju surga. Sesungguhnya para Malaikat itu meletakkan
sayapnya kepada para penuntut imu karena ridha dengan yang mereka lakukan.
Para penuntut ilmu itu akan dimintakan ampun oleh siapa saja yang ada di langit
maupun di bumi, bahkan ikan-ikan di lautanpun ikut memohonkan ampun untuk
mereka. Sungguh keutamaan seorang alim dibandingkan dengan ahli ibadah (yang
tidak alim) seperti keutamaan (cahaya) rembulan dibandingkan (cahaya) seluruh
bintang. Para Ulama adalah ahli waris dari para Nabi, para Nabi itu tidak
mewariskan dinar atau dirham, tetapi mereka mewariskan ilmu. Maka siapa saja
yang ingin mengambil warisan tersebut hendaklah dia mengambil bagian yang
cukup.”®

Para ulama dan para mujahid seperti dua sisi mata uang yang saling
melengkapi satu sama lain. Kedua entitas ini memiliki peran masing-masing
dalam menciptakan masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. Peran penting dari
para mujahid adalah untuk membebaskan wilayah umat Islam dari penjajahan maupun
melakukan ekspansi penyebaran dakwah, sedangkan peran para ulama adalah dalam
rangka mengisi kemerdekaan tersebut ketika telah stabil sehingga bisa bermakna dan
berisi. Pondasi agama ini diwarnai oleh dua hal merahnya darah para pejuang dan
hitamnya tinta para ulama.

C. Simpulan
Dari artikel ini bisa ditarik beberapa kesimpulan penting, antara lain :

1. Tema besar dari surat At-Taubah ayat 122 ini adalah tentang keutamaan
menuntut ilmu dan kesetaraannya dengan jihad fii sabilillah. Ayat ini
memiliki beberapa sababun Nuzul, yang dianggap paling kuat riwayatnya
adalah riwayat yang menjelaskan bahwasanya ayat ini turun berkenaan
dengan para sahabat yang ingin ikut perang sariyyah semua sehingga
meninggalkan Rasulullah p sendirian di Madinah maka turunlah ayat ini
sebagai bentuk teguran bagi mereka agar tetap ada yang di Madinah guna
menuntut ilmu dari Nabi p.

25 HR. Ibnu Majah, Abwa>b As-Sunnah — Bab Fadhl Al-Ulama wa Al-Hatssu ‘ala Thalabu Al-lim, jilid 1
hal. 151, hadits no. 224

Vol. 2, No. 2, 2024 74



TARQIYAH

JURNAL PENDIDIKAN DAN LITERASI
Vol. 2, No. 2, 2024
ISSN: 2746-5934 (online)

https://jurnal.stitmas.ac.id/index.php/tarqiyvah

2. Ayat ini merupakan ayat yang mentakhsish hukum perintah perang secara
umum di ayat ke-39 dan 120 karena perbedaan konteks antara ghazwah dan
sariyyah. Terdapat perbedaan pendapat mengenai siapa yang dimaksud
dengan (ol o 1s8E) pada ayat ini, dan pendapat yang dipilih adalah
pendapat yang sesuai dengan sababun nuzul ayat ini, yaitu orang-orang yang
memang tidak ikut perang dan tinggal meninmba ilmu dari Rasulullah p.

3. Tujuan dari memperdalam ilmu agama adalah dalam rangka memberikan
pencerahan kepada masyarakat dan bukan untuk tujuan-tujuan duniawi.

4. Hukum Jihad fisik dan menuntut ilmu dibagi menjadi dua macam yaitu ada
yang sifatnya fardhu ‘ain da nada yang sifatnya fardhu kifayah. Jihad Fardhu
‘Ain adalah ketika musuh mulai masuk ke wilayah negeri seseorang,
sementara hukumnya fardhu kifayah ketika mereka masih berada di negeri
mereka sendiri. Sedangkan menuntut ilmu hukumnya fardhu ‘ain ketika ilmu
yang dipelajari mengenai tata cara pelaksanaan amalan wajib yang harus
dilakukan oleh seseorang. Sedangkan menjadi fardhu kifayah ketika yang
dipelajari adalah ilmu untuk kemaslahatan umum yang cukup dipelajari
beberapa orang saja.

5. Umat Islam sampai saat ini masih tertinggal di dalam berbagai bidang
keilmuan, sehingga harus ada upaya peningkatan agar risalah Islam ini bisa
memberikan pencerahan untuk alam semesta.

Daftar Pustaka

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail, Al-Jami’ Al-Musnad Al-Mukhtashar min
Umuri Rasulillah  wa Sunanihi wa Ayya>mihi (Shahih Al-Bukhari),
Damaskus : Dar Thauq An-Najat, 1422 H.

Al-Ghazzali, Abu Ha>mid Ihya’ Ulum Ad-Din, Beirut : Dar Al-Ma'rifah, t.th.

Al-Qurthubi, Muhammad, Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an, Kairo : Dar Al-Kutub Al-
Mishriyyah, 1384 H / 1964 M.

An-Nasai, Abu Abdirrahman, Sunan An-Nasa’i, Beirut : Muassasah Ar-Risalah,
1421 H, 2001 M.

Ar-Razi, Fakhruddin, Mafatih Al-Ghaib, Beirut : Dar Al-Kutub Al-‘Alamiyyah, 1421
H/2000 M

Asy-Syirbini, Muhammad Al-Khathib, Mughni Al-Muhtaj, Beirut : Dr Al-Fikr, t.th.

75



Tajun Nashrl!, Abd. Khaliq?, Mohammad Athoillah3

At-Th>bari, Ibnu Jarir, Jami’ Al-Bayn fi Ta'wl Al-Qur’an, Riyadh : Muassasah Ar-
Ris>lah, 1420 H/2000 M.

At-Tirmidzi, Abu ‘Isa, Sunan At-Tirmidzi, Kairo : Mathba’ah Mushthafa Al-Babi,
1395 H/1975 M.

Az-Zamakhsyari, Abu Al-Qasim, Tafsir Al-Kassyaf, Beirut : Dar Thya’ At-Turats,
t.th.

Az-Zuhaili, Wahbah, Al-Fighu Al-Islami wa Adillatuhu ; Asy-Syamil lil Adillah Asy-
Syar’iyyah wa Al-Ara Al-Madzhabiyyah wa Ahmmu An-Nazhariyyat Al-
Fighiyyah wa Tahqiq Al-Ahadits An-Nabawiyah wa Takhrijuha, Damaskus :
Dar Al-Fikr, 2020.

Az-Zuhaili, Wahbabh, Tafsir Al-Munir fi Al-‘Aqidah wa Asy-Syari’ah wa Al-Manhaj,
Beirut : Dar Al-Fikr Al-Mu’ashir, 1418 H.

Ibn Al-Hajjaj, Muslim, Al-Musnad Ash-Shahih Al-Mukhtashar bi Naqli Al-‘Adl ‘an
Al-‘Adl ila Rasulillah (Shahih Muslim), Beirut : Dar Thya’ At-Turats Al-‘Arabi,
t.th.

Ibnu ‘Asyur, Muhammad, Ath-Tahrir wa At-Tanwir, Beirut : Muassasah At-Tarikh
Al-‘Arabi, 1420 H / 2000 M.

Ibnu Hanbal, Ahmad, Musnad Al-Imam Ahmad bin Hanbal, Kairo : Dar Al-Hadits,
1416 H/1995 M.

Ibnu Majah, Sunan Ibnu Majah, t.t.: Dar Ar-Risalah Al-‘Alamiyyah,1430 H/2009 M

Vol. 2, No. 2, 2024 76



